## GIORDA NO BRVNO Nolano. 3/1

De l'infinito vniuerso et Mondi.

All illustrissimo Signor di Maunissiero:



Stampato in Venetia.

Anno, M. D. LXXXIIII.



### PROEMI-

# ALE EPISTOla, scritta all'illustrissimo Sig. Michel de Castelnono Signor di Maunissiero, Concressalto, et di Ionuilla, Canallier de l'ordine del Re Christiantissimo, Conseglier del suo prinato conseglo. Capitano di 50. huomini d'arme, et Ambasciator alla Serenissima Regina

d' Inghilterra.



Caualliero) contrattalle l'aratro, pascesse un horto, rassettasse un uestimento: nessuno mi guardarebbe, pochi m'osseruare

bono, da rari sarei ripreso, et facilmente potrei piacere à tutti. Ma per essere delineatore del campo de la natura, sollecito circa la pastura de l'alma, uago de la coltura de l'ingegno, et dedalo circa gl'habiti de l'intelletto: ecco che chi adocchiato me minaccia, chi osseruato

m' assale, chi giunto mi morde, chi compreso mi uora; non é uno, non fon pochi, fon molti, fon quali tutti. Se nolete intendere onde fia quelto; ui dico che la caggione é, l' universi tade che mi dispiace, il uolgo ch' odio, la mol titudine che non mi contenta, una che m' innamora. Quella per cui son libero in sugget tione, contento in pena, ricco ne la necessità de, et uiuo ne la morte : quella per cui non in uidio a quei che lon serui nella libertà, han pena ne i piaceri, son poneri ne le ricchezze, et morti ne la uita. perche nel corpo han la cathena che le stringe, nel spirto l'inferno che le deprime, ne l'alma l'errore che le ammala, ne la mente il lethargo che le uccide: nop efsendo magnanimità che le delibere, non lon ganimità che le in alze, non splendor che le illustre, non scienza che le auniue. Indi accade che non ritraho come lasso il piede da l'ar duo camino, ne come defidiofo dismetto le braccia da l'opra che si presenta, ne qual dispe rato nolgo le spalli al nemico che mi contrasta, ne come abbagliato diuerto gl'occhi dal divino oggetto: mentre per il piu mi sento ri putato fophista, piu studioso d'apparir fottile, che di effer uerace ; ambitiofo che piu ftudia di suscitar noua et falsa setta, che di confirmar l'antica et uera : vcellatore che ua procaccian= do splendor di gloria, con porre auanti le tene . bred' errori : spirto inquieto che subuerte gl' edificii de buone discipline, et si fa fondator di machine di peruersitade. Coffi (fignor) gli sati numi

13

ui

uc

:1

le

are

Ho

che

nor

disperdano da me qué tutti che ingiustamente m'odiano; costi mi sia propicio sempre il mio Dio; costi fauoreuoli mi sieno tutti gouerna tori del nostro mondo; cossi gl' astri mi faccian tale il feme al campo et il campo al feme, ch' appaia al mondo utile et glorioso frutto del mio lauoro, con risueglar il spirto, et aprir il sentimento à quei che son priui di lume : co me io certiffimamente non fingo ; et fe erro tion credo ueramente errare, et parlando et scriuendo non disputo per amor de la uittoria per se stella (perche ogni riputatione et vittoria stimo nemica a Dio , uilissima, et senza punto di honore, doue non é la uctità) ma per amor dalla uera fapienza, et studio della uera contemplatione, m' affatico, mi crucio, mi tor Questo manifestaranno gl' argumenti demostratiui che pendeno da uiuaci raggioni, che deriuano da regolato fenfo, che viene informato da non falle specie, che come ueraci ambasciatrici si spiccano da gli suggetti de la natura ; facendosi presenti à quei che le cercano, aperte à quei che le rimirano, chiare à chi le apprende, certe à chi le comprende. Hor ecco ui porgo la mia conteplatione cir ca l'infinito universo et mondi innumerabili.

Argomento del Primo Dialogo.

Hauete dumque nel primo dialogo, prima che l'inconstanza del senso mostra che quello non é principio di certezza, et non sa quella se non per certa comparatione et conserenza d'

¶.3. ui

un' fenfibile à l'altro, et un fenfo à l'altro, et s' inferisce come la verità sia in diversi soggetti. Secondo si comincia á dimostrar l'infinitudine de l'universo et si porta il primo argumento tolto da quel che non fi sa finire il mondo da quei che con l'opra de la phantafia uoglono fabricargli le muragla. Terzo da che é inconveniente dire che il mondo fia fi nito, et che sia in se stesso : perche questo con uiene al folo immenfo, si prende il secondo ar gumento. Apprello si prende il terzo argu mento dall' inconveniente et impossibile ima ginatione del mondo come sia in nessun loco; perche ad ogni modo seguitarrebe che non habbia esfere : atteso che ogni cosa, ó corpora le ò incorporal che sia; ó corporale, ó in corpo ralmente é in loco. Il quarto argumento si togle da una demostratione ó questione mol to urgente che fanno gl' Epicurei.

Nimirum si iam sinitum constituatur
Omne quod est spacium: si quis procurrat ad
Vltimus extræmas, iaciatq; uolatile telu, (oras
Iuualidis utrum contortum viribus ire
Quo suerit missum mauis, longéque uolare;
An prohibere aliquid censes obstareq; posses
Nam siue est aliquid q prohibeat officiatque,
Quominú quo missum est, veniat, finiq; locet
Siue foras sertur, non est ca fini prosecto. (se;

Quinto da che la definition del loco che po neua Aristotele non conuiene al primo masfimo,

fimo, et comunissimo loco: et che non val pre dere la superfice prossima et immediata al contenuto, et altre leuitadi, che fanno il loco cosa mathematica, et non physica: lascio che trà la superficie del continente et contenuto che si muoue entro quella, sempre é necessario spacio tramezante à cui conuiene piu tosto esser loco: et se noglamo del spacio prendere la sola superficie, bisogna che si uada cercando in infinito un loco sinito. Sesto da che non si può suggir il uacuo ponendo il mondo sinito, se uacuo é quello nel quale é niente.

Settimo da che sicome questo spacio nel qua le é questo mondo, se questo mondo non ui si trouasse se intenderebbe uacuo; cossi doue non é questo mondo se u' intende uacuo. Citra il mondo dumque, é indifferente questo spacio da quello: dumque l'attitudine ch' ha questo, hà quello : dumque hà l'atto, perche nessuna attitudine é eterna senz'atto : et peró euiternamente hà l'atto gionto; anzi esfalei é atto, perche nell' eterno non é differente l' essere et posser essere. Ottauo da quel che nessun senso nega l'infinito : atteso che non lo possiamo negare per questo che non lo comprendiamo col fenso: ma da quel che il fenso uiene compreso da quello, et la raggio ne uiene à confirmatlo, lo doutamo ponere. Anzi se oltre ben consideriamo, il senso lo po ne infinito: perche sempre ueggiamo cosa compresa da cosa, et mai sentiamo ne con esterno, ne con interno fenfo cosa non compresa da altra ò simile. Ante-

Ante oculos etenim rem res finire videtur.
Aer dissepit colleis, atque acra montes, (neis: Terra mare, et contra mare terras terminat om Omve quide verò nihil est quod finiat extra; Víque adeo passim patet ingens copia rebut, Finibus exemptis in cunctas undique parteis.

Per quel dumque che ueggiamo, piu tosto douiamo argumentar infinito, perche non ne occorre cola che non fia terminata ad altro, et nessuna esperimentiamo che sia terminata da fe stessa. Nono da che non si può negare il spacio infinito se non con la uoce, come fanno gli pertinaci, hauendo confiderato che il resto del spacio done non é mondo et che si chiama uacuo, o fi finge etiam piente, non fi puo intendere senza attitudine à contenere non mi nor di questa che contiene. Decimo da quel che si come é bene che sia questo mondo, non é men bene che sia ciascuno de infiniti altri. Vndecimo da che la bonta' di questo mondo non é comunicabile ad altro mondo che ester possa, come il mio esfere non é comunicabile al di questo et quello. Duodecimo, da che non éraggione ne senso che come si pone un infinito, individuo, semplicissimo, et complicante; non permetta che fia un infinito corpo reo et esplicato. Terzodecimo da che questo spacio del mondo che à noi par tanto gran de: non é parte et non é tutto à riguardo dell' infinito : et non puó effer fuggetto de infinita срега-

operatione, et à quella é un non ente quello che dalla nostra imbecillità' fi può coprendere. Et fi risponde à certa instanza, che noi non ponemo l'infinito per la dignità del spacio, ma per la dignita de le nature : perche per la raggione da la quale é questo, deue ellere ogn'altro che può esfere, la cui potenza non é attuata per l'effere di questo : come la poten za de l'ellere di Elpino non é attuata per l'atto dell'esfere di Fracistorio. Quartodecimo da che se la potenza infinita attiua attua l'effet corporale, et dimensionale ; questo deue necellariamente effere infinito : altrimente si deroga alla natura et dignitade di chi può fare et di chi può esfere fatto. Quintodecimoda quel che questo uninerto conceputo uolgarmentenon si può dir che comprende la perfet tion di tutte cole altrimente che come io com prendo la perfettione di tutti gli miei membriset cialcu globo tutto quello che é in eilo: come é dire ogn'vno é ricco à cui non mancha nulla di quel ch' ha. Sestodecimo da quel che in ogni modo l' efficiente infinito farre be deficiente fenza l'effetto, et non; possiamo capir che tale effetto solo sia lui medesimo. Al che si aggiunge che per questo se fusse, &/ se é; niente si togle di quel che deue essere in quello che é veramente effetto, doue gli theologi nominano attione ad extra, et tranfeunte, oftre la immanente : perche coffi con piene che sia infinita l'una, come l'altra. Deeimo

Decimo fettimo da quel che dicendo il mo do interminato, nel modo nostro seguita qui ete nell'intelletto; et dal contrario sempre innumerabilmente difficultadi et inconvenienti. Oltre fi replica quel ch'é detto nel fecondo et terzo. Decimo ottauo da quel che se il mondo éspherico, é figurato, é termina to: et quel termine che é oltre questo terminato et figurato (anchor che ti piaccia chiamarlo niente) é ancho figurato di forte che il suo concauo é gionto al di costui conuesso: perche onde comincia quel tuo niente é una concauita indifferente almeno dalla conuessitudinale superficie di questo mondo. Deci mo nono s'aggiunge à quel che é stato detto nel secondo. Ventesimo si replica quel che è stato detto nel decimo.

Nella seconda parte di questo dialogo quel lo ch' e' dimostrato per la potenza passina de l'universo fi mostra per l'attiua potenza de l' efficiente, con piu raggioni, de le quali la prima, si togle da quel che la diuina efficacia non deue essere ociosa: et tanto piu ponendo effetto extra la propria sustanza (se pur cosagl' può effer extra) et che non meno é ociosa et inuidiosa producendo effetto finito, che producendo nulla. La seconda da la prattica ; perche per il contrario si togle la raggione della bontade et grandezza di uina: et da questo non seguita inconueniente alchuno contra qualfinogla legge, et fuftanza di theologia, La terra é conuersiua con la du odeci-

odecima de la prima parte. Et fi apporta la differenza trà il tutto infinito, et totalmente infinito. La quarta da che non meno per non uolere che per non possere, la omnipotenza ui en biasimata d'hauer fatto il mondo finito, et di esfere agente infinito circa suggetto fini to. La quinta induce che se non sa il mondo in finito non lo può fare; et se non há potenza di farlo infinito, non può hauer uigore di conferuarlo in infinito : et che se lui secondo vna raggione é finito, uiene ad essere finito secon do tutte le raggioni; pche in lui ogni modo é cofa:et ogni cofa et modo é vno et medefimo co l'altra, et l'altro La sesta é couersina de la de . 6. cima de la prima parte et s'apporta la causaper la quale gli Theologi defendeno il contrario, non senza espediente raggione: et de l'amicitia tra questi dotti, et gli dotti philosofi.

La settima dal proponere la raggione che di stingue la potenza attiua da l'attioni diuerse, et sciorre tale arguméto. Oltre si mostra la potenza infinita intensiua et estensiuamente piu altaméte che la comunitá di theologi habbia giamai fatto. La ottaua da onde si mostrache il moto di mondi infiniti non é da motore estrinseco, ma da la propria animatet come con tutto cio sia un motore infinito. La nona da che si mostra come il moto infinito intensiua mente si uerifica in ciascun de mondi; Al che si deue aggiongere che da quel che vn mobile insieme insieme si muoue, et é mosso; segui ta che si possa uedere in ogni punto del circo

lo che

lo che sa col proprio centro: et altre uolte sciorrenzo questa obietrione, quando sará lecito d'apportar la dottrina piu diffusa.

#### Argomento del Secondo Dialogo.

Segnita la medefima conclusione il secondo dialogo. Oue primo apporta quattro raggioni de quali la prima si prende da quel che tutti gl' attributi de la divinità fono come cialcuno. La leconda da che la nostra imaginatione non deue posser stedersi piu che . 7. la diuma attione. La terza da l'indifferenza de l'intelletto et attio diuina : et da che no me no intende infinito, che finito. La quarta da che se la qualità corporale ha potenza infinita attiua, la qualità dico sensibile à noi : hor che sarà di tutta che é in tutta la potenza attiua et passina absoluta? Secondo mostra da che cosa corporea no puó effer finita da cofa incorpore a;ma ó da uacuo, ó da pieno: et in ogni modo estra il mondo e spacio il quale al fine non é altro che materia et l'istessa potenza passina, doue la non inuida et ociola potenza attiua deue farsi in atto. Et si mostra la uanità dell' argomento d' Aristotele dalla incompossi bi lità delle dimensioni. Terzo se insegna la . differenza che é tra il mondo et l' universo, perche chi dice l'uniucifo infinito uno, necellariamente distingue tra questi dui nomi.

Quar-

Quarto si apportano le raggioni contrarie per le quali fi ftima l'univerto finito : doue El pino réferisce le sentenze tutte di Aristotele et Phylotheo le ua essaminando. Quelle so no tolte altre dalla natura di corpi semplici, al tre da la natura di corpi composti: et si mofira la uanità di sei argumenti, piesi dalla defi nitione de gli moti che non possono esfere in infinito, et da altre fimili proppositioni, le qua li fon senza proposito et supposito : come si uede per le nostre raggioni, le quali piu natusalmente faran nedere la raggione de le diffesenze et termino di moto: et per quanto com porta l'occasione et loco mostrano la piu rea le cognitione dell'appullo graue et lieue : per che per este mostramo come il corpo infinito noné graue ne lieue, et come il corpo finito riceue differenze tali, et come non. si fa aperta la uante de gl' argomenti di Aristotele il quale argumentando contra quei che poneno il mondo infinito, suppone il mezzo et la circonferenza, et nuole che nel finito ò infinito la terra ottegna il centro. In conclusione non é proposito grande ó piccio lo che habbia amenato questo philososo per destruggere l'infinità del mondo, tanto dal primo libro del cielo et mondo, quanto dal terzo de la physica ascoltatione: circa il quale non si discorra assai piu che a bastanza.

Argumen-

#### Argomento dol Terzo Dialogo.

Nel terzo dialogo primieramente si niega quella vil phantafia della figura, de le sphere, et diversità di cieli: et s'affirma uno esfere il cielo che é un spacio generale ch' abbraccia gl' infiniti mondi, benche non neghiamo piu, anzi infiniti cieli, prendendo quelta uoce fecondo altra fignificatione:per cioche come que staterra ha il suo cielo che é la sua regione nella quale si muove, et per la quale discorre: cossi ciascuna di tutte l'altre innumerabili. Si manifesta onde sia accaduta la imaginatio ne di tali et tanti mobili deferenti et talmente figurati che habbiano due superficie esterne, et una caua interna, et altre ricette et medicine che danno nausca et horrore a' gli medesimi che le ordinão, et le elequiscono, et qué à mile ri che se le inghiottiscono.

Secondo si avertisce che il moto generale, et quello de gli detti eccentrici, et quanti possono riferirse al detto sirmameto, tutti sono phan tastici: che realmente pendeno da vn moto che sa la terra con il suo centro per l'ecliptica, et quattro altre disserenze di moto che sa citca il centro de la propria mole. Onde resta che il moto proprio di ciascuna stella si prende da la disserenza che si può verificare suggettivamen re in essa come mobile da perse per il campo spacioso. La qual considerationene sa inten

dere

dere che tutte le raggioni del mobile et moto infinito, son vane et fondate sú l'ignoranza del moto di questo nostro globo. Terzo si propone come non é stella che non si muoua come questa et altre che per essere à noi uicine ne fanno conoscere sensibilmente le disferenze locali di moti loro: ma che altrimente si muoueno gli soli, che son corpi doue predomina il soco; altrimente le terre ne le quali l'acqua é predominante. et quindi si manifesta onde proceda il lume che dissondeno le stelle, de quali altre luceno da perse altre, per altro.

Quarto in qual maniera corpi distantiffimi dal sole possano equalmente come gli piu uicini partecipar il caldo, et si riproua la sentenza attribuita ad Epicuro, come che vuole un sole ester bastante all' infinito universo, Et s' apporta la uera differenza tra quei aftri che scintillano, et quei che non. Quinto s' essamina la sentenza del Cusano circa la materia, et habitabilità di mondi, et circa la raggion del lume. Sesto come di corpi benche altri sieno per se lucidi et caldi; non per questo il fole luce al fole, et la terra luce alla medefima terra, et acqua alla medefima acqua: ma fempre il lume procede dall'opposito astro: come sensibilmente ueggiamo tutto il mar lucento da luoghi eminenti, come da monti:et essendo noi nel mare, et quado siamo nel istesso capo, non veggiamo risplendere, se non quanto à cer ta pocadimentione il lume del fole et della lu na ne si oppone. Settimo si discorree circa la ua nità

nanità de le quinte effenze: et si dechiara che tutti corpi sensibili non sono altri, et non costano d'altri prossimi et primi principii, che questi: che non sono altrimente mobili tanto per retto, quanto per circulare : doue tutto fi tratta con raggioni piu accomodate al senso commune, mentre Fracastorio s'accomoda all' ingegno di Burchio: et si manifelta apertatamente che non é accidente che si troua qua, che non si presuppona lá; come non écosa che si uede di la da qua, la quale (se ben confideriamo) non fi ueda di qui da la. Et confe guentemente che quel bell' ordine et schala di natura, e' un gentil fogno, et una baia da necchie ribambite. Ottauo che quantumque sia uera la distintione de gl' elementi ; non é in netlun modo fenfibile, ò intelligibile tal ordine di elemetis quale nolgarmente fi pone, et secondo il medefimo Aristotele gli quattro elementi fono equalmente parti o membri di questo globo, se non uoglamo dire che l' acqua eccede : onde degnamente gl' aftri son chiamati hor acqua hor suoco, tanto da ueri naturali philosofi, quanto da Propheti, diuini, et poeti, li quali quanto à questo non fauoleg giano, ne methaphoricheggiano; ma lasciano fauoleggiare et impuerire quest'altri fo-Cossi li mondi se intendeno esfere phoffi. questi corpi etherogenei, questi animali , que sti grandi globi. doue non é la terra graue piu che gl'altri elementi : et le particelle tutte si muoueno, et cangiano di loco, et dispositione,

tione, non altrimente che il sangue, et altri hu mori, et spiriti, et parte minime, che suiscono resuiscono, influiscono, et essuiscono in noi et altri piccioli animali. A' questo proposito s' amena la comparatione, per la quale si troua che la terra, per l'appulso al centro de la sua mole, non si troua piu graue che altro cor
po semplice che a tal composition concorre. Et che la terra da per se no é graue, ne ascende, ne discende : et che l'acqua é quella che sa l'
unione, densita, spessitudine, et grauita.

Nono da che é uisto il famoso ordine de gl' elementi uano : s'inferifce la raggione di questi corpi sensibili composti, che come tanti animali, et mondi sono nel spacioso campo che é l' aria ó cielo, o uacuo. Oue son tutti qué mondi che non meno contegnono anima li et habitatori, che questo contener possa:attelo che non hanno minor uittu,ne altra natura. Decimo dopo che é ueduto come fogla no disputar gli pertinacem ete additti, et igno ranti di praua dispositione : si fa oltre manife fto in che modo per il piu de le uolte foglono conchiudere le disputationi : benche altri fieno tanto circonspetti, che fenza guaffarfi punto con un ghigno, con un rifetto, con cer ta modesta malignita, quel che non uaglono hauer prouato con raggioni, ne lor medefi mi possono donarsi ad intendere, con queste artecciuole di cortefi dispreggi, la ignoranza in ogn' altromodo aperta noglono non folo cuoptire;ma rigettarla al dorfo del' antigoni \* 14 fta: per

sta, perche non uegnono à disputar per troua re o cercar la uerità ma per la uittoria, et parer piu dotti, et strenui desensori del contrario: et simili denno essere suggiti da chi non ha buona corazza di patienza.

Argumento del Quarto Dialogo.

Nel seguente dialogo prima si replica quel ch' altre uolte é detto, come sono infiniti, come ciascun di quelli si muoua, et come sia sor mato. Secondo nel modo con cui nel secon do dialogo si sciossero le raggioni contra l' in finita mole ó gradezzade l'vniuerso, dopo che nel primo con molte raggioni su determinato l' inmenso esfetto dell' inmenso uigore et po tenza: al presente dopo che nel terzo dialogo é determinata l' infinita moltitudine de mon di, si sciogleno le molte raggioni d'Aristotele contra quella; benche altro significato habbia questa uoce mon do appresso Aristotele, altro appresso Democrito, Epicuro, et altri.

Quello dal moto naturale et uiolento et raggioni de l' uno et l'altro, che son forma te da lui, uuole che l' una terra si derrebe mu ouere à l'altra: et con risoluere queste persua sioni, Prima, si poneno sondamenti di non poca importanza per ueder gli ueri principii della natural philososia. Secondo si dechiara che quantumque la superficie d' una terra susse contigua à l'altra; non auerrebe che le parti de l' una si potessero muoue uere à l'altra, intendendo de le parti etherogenee ò dissimilari, non de gl'atomi et cor

pi semplici. Onde si prende lettione di me glo confiderare circa la natura del graue et lieue. Terzo per qual caggione questi gran corpi sieno stati disposti da la natura in tanta distanza, et non sieno piu uicini gl' uni et gl' altri, di sorte che da l' uno si potesse far progresso à l'altro: et quindi da chi profonda mente uede si prende raggione per cuinon debbano esfer mondi come nella circonferenza dell'ethere, ò uicini al uacuo tale, in cui non sia potenza, virtu, et operatione : per che da un lato non potrebono prender uita, et lume. Quarto come la distaza locale muta la natura del corpo, et conie non. Et onde sia che posta una pietra equidistante da due terre, ò si starebbe ferma, 6 determinarebbe di mouer fi piu tosto á l' una che á l' altra. Quinto quan to s'inganni Aristotele per quel che in corpi quantumque distanti intende appulso di grauità 6 leuita de l'uno all'altro; et onde pro ceda l'appetito di conseruarsi nell'esser pre fente (quantuque ignobile) ne le cole: il qua le appetito é causa della fuga et persecutio-Sefto, che il moto retto non conviene ne può esser naturale à la terra ó altri corpi principali, ma a le parti di questi corpi che a essi da ogni differenza di loco, se non son mol to discoste, si muoueno. Settimo da le come te si prende argomento, che non é uero che il graue quantumq; lontano habbia appulso ò moto al suo continente: la qual raggione cor re no per gli veri physici pricipii, ma dalle sup \* . 2. politioni

philosofia d'Aristotele, che le forma et compo ne da le parti che sono uapori, et exalationi de la terra. Ottaun à proposito d'un altro argo mento si mostra come gli corpi semplici che sono di medesima specie in altri mondi innumerabili, medefimaméte si muouano; et qual mente la diuerfità numerale pone diuerfità de luoghi, et ciascuna parte habbia il suo mezzo, et si referisca al mezzo commune del tutto. il qual mezzo non deue effere cercato nell'uni uerfo. Nono si determina che gli corpi , et parti di quelli non hanno determinato su. et giú: se non inquanto che il luogo della conservatione é qua, óla. Decimo come il moto sia infinito, et qual mobile tenda in infini to, et ad compositioni innumerabili : et che non per ció seguita gravita ó levita con uelo cità infinita : et che il moto de le parti proffi me, in quanto che serbino il loro esfere, non può esfere infinito. et che l'appulso de parti al suo continente non puo essere se non infra la regione di quello.

#### Argomento del Quinto Dialogo.

Nel principio del quinto dialogo si presen ta uno dotato di piu selice ingegno, il qual quantumque nodrito in contraria dottrina, per hauer potenza di giudicar sopra quello ch' haue udito et uisto; puó sar disserenza tra una et un' altra disciplina, et sacilmente si rimette

mette et corregge. Si dice chi sieno quei à quali Aristotele pare un miracolo di natura, atteso che coloro che malamete l'intedeno, et hanno l'ingegno basso: magnisicamente sen teno di lui. Perche douramo compatire à simili: et suggir la lor disputatione, percio che con essi non ui é altro che da perdere.

Quá Albertino nuouo interlocutore appor ta dodici argumenti, ne li quali confiste tutta la persuasione contraria alla pluralità, et mol titudine di mondi. Il primo si prende da quel che estra il mondo non s' intende loco, ne tem po, ne uacuo, ne corpo semplice, ne composto. Il secondo da l'unità del motore. Il terzo da luoghi de corpi mobili. Il quarto dalla distanza de gl' orizonti dal mezzo. Il quinto dalla contiguità de piu mondi orbiculari. Il sesto da spacii trangulari che cau sano con il suo contatto. Il settimo dall' infinito in atto che non é: et da un determinato numero, che non é piu raggioneuole che l'altro. Da la qual raggione noi possiamo non folo equalmente ma et di gran uataggio inferire che per ciò il numero no deue effere determinato, ma infinito. L' ottauo dalla de terminatione di cose naturali : et dalla poten za passina de le cose, la quale alla diuina esfica cia et attiua potenza non risponde: Ma quá é da confiderare che é cosa inconvenientissima, che il primo et altissimo sia simile ad uno ch'

1:3

há uirtú di cytharizare, et per difetto di cythara, non cythareggia: et fia un che puo fare,

ma non fá; perche quella cosa che può fare no può esser fatta da lui : il che pone vna piu che aperta contradittione, laquale non può esser no conosciuta, eccetto che da quei che conosco no niente. Il nono dalla bontá ciuile che con siste nella conuersatione. Il decimo da quel che per la contiguitá d' un mondo con l' altro seguita che il moto de l' uno impedisca il moto de l' altro. L'vndecimo da quel che se que sto mondo é compito et persetto, non é douero che altro ò altri se gl' aggiunga ó aggi-

ungano.

Questi son qué dubii et motiui, nella solu tion delli quali consiste tanta dottrina quanta sola basta a scuoprir gl' intimi, et radicali erroride la philosofia uolgare, et il pondo et momento da la nostra. Ecco qua la raggione per cui non douiam temere che cosa alchuna diffluisca, che particolar ueruno ó si disperda, o ueramente inanisca, o si diffonda in uacuo che lo dismembre in adnihilatione. raggion della mutation uiciffitudinale del tutto; per cui cosa non é di male da cui non s' esca, cosa no é di buono à cui no s' incorra: mentre per l'infinito campo, per la perpetua mutatione, tutta la sustanza perseuera medesi ma et una. Dalla qual contemplatione (se ui sarremo attenti) auuerra, che nullo strano accidente ne dismetta per dogla ó timore, et nessuna fortuna per piacere o speranza ne estogla: onde haremo la uia ueta alla uera moralità, saremo magnanimi, spreggiatori di quel

quel che fanciulleschi pensieri stimano, et uer remo certamente piu grandi che que' dei che il cieco uolgo adora, pche douenerremo ueri contemplatori dell' historia de la natura la quale é scritta in noi medesimi, et regolati exequtori delle diuine leggi che nel centro del nostro core son inscolpite. Conoscere mo che non é altro uolare da quá al cielo, che dal cielo quá: non altro ascendere da l' uno et l'altro termine. Noi non siamo piu circonferentiali à esti che essi à noi; loro non sono piu centro à noi, che noi à loro: non altrimente calcamo la stella, et siamo compresi noi dal cielo, che essi loro.

Eccone dumque fuor d'inuidia, eccone liberi da uana ansia, et stolta cura di bramar lontano quel tanto bene che possedemo uicino et gionto. Eccone piu liberi dal maggior timore che loro caschino sopra di noi, che messi in speranza che noi caschiamo sopra di loro; perche cossi infinito aria sustiene questo globo, come quelli: cossi questo animale libero per il suo spacio discorre, et ottiene la sua reggione, come ciascuno di quegl'altri per il suo. Il che considerato, et com preso che harremo, oh a' quanto piu considerare et comprendere ne diportaremo. Onde per mezzo di questa scienza otteneremo certo quel bene, che per l'altre ua-

.4.

namente si cerca.

Questa

Questa é quella philosofia che apre gli sen fl, contenta il spirto, magnifica l'intelletto, et riduce l'huomo alla uera beatitudine, che può hauer come huomo, et confiftente in questa et tale compositione : perche lo libera dalla follecita cura di piaceri, et cieco sentimento di dolori : lo fa godere dell' effere presente, et non piu temere che sperare del futuro; per che la prouidenza, ó fato, ó sorte, che dispone della uicissitudine del nostro esfere particola re, non uvole ne permette che piu sappiamo dell'uno, che ignoriamo dell'altro; alla priz ma uista, et primo rancontro rendendoci dubii, et perplessi. Ma mentre consideramo piu profondamente l'essere et sustanza di quello in cui siamo inmutabili, trouaremo non esfer morte non solo per noi, ma ne per ueruna su stanza; mentre nulla sustantialmente si sminu isce, ma tutto per infinito spacio discorrendo cangia il uolto. Et perche tutti fottogiacemo ad ottimo efficiente; non douiamo crede re, stimare, et sperare altro, eccetto che come tutto é da buono; cossi tutto é buono, per bu ono, et a' buono ; da bene, per bene , a bene: del che il contrario non appare se non a chi non apprende altro che l'esser presente; come la beltade dell' edificio non é manifesta à chi scorge vna minima parte di quello come un fasso, un cemento affisso, un mezzo parete: ma massime à colui che può uedere l'intiero, et che ha facultá di far confereza di parti à parti. Non temiamo che quello che é accumulato

in questo mondo, per la uchemenza di qual che spirto errante, ó per il sdegno di qualche fulmineo Gioue si disperga fuor di quetta tomba, ó cupola del cielo; ó si scuota et effluisca come in poluere suor di questo manto stellifero: et la natura de le cose non altrimente possa venire ad inanirsi in sustanza; che alla apparenza di nostri occhi quell' aria ch' era compreso entro la concauitade di una bol la ua in casso: perche ne é noto un mondo in cui sempre cosa succede à cosa; senza che sia ultimo profondo, da onde come da la mano del fabro irreparabilmente effluiscano in nulla. Non sono fini, termini, margini, muragla che ne defrodino et futtragano la infinita copia de le cose. Indi feconda é la terra et il fuo mare ; indi perpetuo e' il uampo del fole: fumministrandosi eternamente esca a gli uoraci fuochi, et humori à gl'attenuati mari: perche dall'infinito sempre noua copia di materia sotonasce. Di maniera che meglormente intese Democrito et Epicuro, che uoglono tutto per infinito rinouarli, et restituirsi: che chi si forza di saluare eterno la costanza de l' uniuerso, perche medefimo numero à medesi mo numero sempre succeda, et medesime par ti di materia con le medesime sempre si couer tano. Hor prouedete fignori Astrologi conli uostri pedissequi physici, per qué uostri cerchi che ui discriueno le phantsiate noue sphere mobili, con le quali uenere ad impriggionasui il ceruello di sorte che me ui presentate

non altrimente che come tanti papagalli in gabbia, mentre raminghi ui ueggio ir faltellando, uersando, et girando entro quelli. Co noscemo che si grande imperatore non ha se dia si angusta, si misero solio, si arto tribunale, si poco numerosa corte, si picciolo et imbecil le si mulacro: che un phantasma parturisca, un' fogno fracasse, una mania ripare, una chimera disperda, una sciagura sminuisca, un misfatto ne togla, un pensiero ne restituisca : che con un fosho si colme, et con un sorso si suode : ma é un grandissimo ritratto, mirabile imagine, figura eccelfa, uestigio altistimo, in finito ripresentante di riprensentato infinito, et spettacolo coueniente all'eccelleza etemine za di chi non puó esfer capito, copreso, appre to. Cossi si magnifica l' eccellenza de dio, si manifesta la grandezza de l'imperio suo: non fi glorifica in uno, ma in foli innumerabili: non in una terra, vn mondo: ma in diececento mila, dico in infiniti. Di forte che non é uana questa potenza d'intelletto, che sempre uuole et puote aggiungere spacio à spacio, mole à mole, unitade ad unitade, numero à numero : per quella scienza che ne disciogle da le cathene di uno angustissimo, et ne promoue alla liberta d'un augustissimo imperio: che ne togle dall'opinata pouertà et angustia, alle innumerabili ricchezze di tanto spacio, di si dignissimo campo, di tanti coltissimi mondi : et non fà che circolo d' orizonte men tito da l'occhio in terra, et finto da la phanta-

fia 1

re il

la n

d'u

fore

di f

chi

me

fer

no

in

m

gi

I

sa nell'ethere spaciso ne possa impriggiona re il spirto, sotto la custodia d'un Plutone et la mercé d'un Gioue. Siamo exepti da la cura d'un ranto ricco possessore, et poi tanto parco fordido et auaro elargitore: et dalla nutritura di si seconda et tuttipregnante, et poi si mes-

china et misera parturiscente natura.

Altri molti sono i' degni et honorati frutti, che da questi arbori si raccogleno: altre le messe preciose et desiderabili, che da questo seme sparso riportar si possono; le quali per non piu importunamente follecitar la cieca inuidia de gli nostri aduerfarii, non amenia mo à mente : ma lasciamo comprendere dal giuditio di quei che possono comprendere et giudicare, li quali da per se medesimi potran no facilmente à questi posti fondaméti sopra edificar l'intiero edificio de la nostra philoso fia: gli cui membri, se costi piacera a chi ne gouerna et muoue, et le l'incoinciata impresa non ne uerra interrotta, ridurremo alla tanto bramara perfettione : a'fine che quello che é seminato ne gli dialogi de la causa principio et uno, nato in questi de l' infinito vniuerso et modi, per altri germogle, per altri cresca, per altri fi mature, per altri mediante vna rara mi etitura ne addite, et per quanto é possibile ne contente: mentre (hauendo lo sgombrato de le ueccie, de gli lolii, et dele raccolte zizanie) di frumento meglor che possa produr il terre no de la nostra coltura, uerremo ad colmar il magazzino destudiosi ingegni. Tra

Tra tanto (benche son certo che non ébisogno de lo raccomandarui) non lasciaró pu re per far parte del debito mio, di procurar che ui sia ueramente raccomandato quello, che non intrattenete trà uostri familiari come huo mo di cui hauete bisogno, ma come persona che ha bisogno di uoi per tante et tante caggioni che uedete. Confiderando che per hauer appresso di uoi tanti che ui serueno;non fiete differente da plebei, borfieri, et mercan ti; ma per hauer alchunamente degno che da noi fia promoffo, difefo, et aggiutato: fete (come sempre ui fiete mostrato, et fuste) conforme a principi magnanimi, heroi, et dei; li qua li hanno ordinati pari uostri per la difesa de gli loro amici. Et ui ricordo quel che so che non bisogna ricordarui, che non potrete al fine effer tanto stimato dal mondo et gratificato da dio per esfere amato, et rispettato da principi quanto siuogla grandi de la terra: quanto per amare difendere et conservare un di simili. Perche non é cosa che quelli che con la fortuna ui son superiori, possono fare à uoi, che molti di lor superate con la uirtu de : lo che possa durare piu che gli vostri pareti et tapezzarie : ma tal cosa uoi possete fare ad altri che facilmente uegna scritta nel libro dell' eternitade o sia quello che si uede in terra, d sia quell'altro che si crede in cielo: Atteso che quantoiche riceuete da altri é testimonio de l'altrui uirtute : ma il tanto che fate ad altro, é segno et inditio espresso da la nostra. VALE.



pu rar lo,

er

on

da

In passar solitario a' quelle parti,

A quai drizzaste già l' alto pensiero:

Poggia infinito: poi che sia mestiero

A' l'oggett' agguaglar l'industrie, el a.

Rinasci la', la' su uogli alleuarti (ti.

Gli tuoi uagh'i pulcini, homai ch' il siero

Destin hau'ispedito il corso intiero

Contra l'impresa, onde solea ritrarti.

Vanne da me, che piu nobil ricetto

Bramo ti godi: e harrai per guida un dio,

Che da chi nulla uede e' cieco detto.

Il ciel ti scampi, et ti sia sempre pio

Ogni nume di questo ampio architetto:

Et non tornar a' me, se non sei mio.



Oue tant'anni error stretto m'auinse,
Qua' lascio la cathena, che mi cinse
La ma di mia nemica inuid' et sera.
resentarmi a' la notte sosca sera
Oltre non mi potra'; perche chi uinse
Il gran Python, et del suo sangue tinse
L'acqui del mar: ha' spinta mia Megera.
'te mi uolgo, e assorgo alma mia uoce;
Ti ringratio mio sol, mia diualuce;
Ti consacro il mio cor, eccelsa mano:
che m'auocaste da quel grassio atroce,
Ch' a' meglor stanze a' me ti sestiduce,
Ch' il cor attrito mi rendeste sano.



Chi mi impenna, e' chi mi scald' il core,
Chi non mi sa' temer fortuna o' morte,
Chi le cathene ruppe et quelle porte,
Onde rari son sciolti, et escon sore.
I' etadi, gl' anni, i' mesi, i' giorni, et l' hore
Figle et armi del tempo, et quella corte
A' cui ne serro, ne diamante e' sorte,
Assicurato m' han dal suo surore.
Quinds l' ali sicure à l' aria porgo,
Ne temo intoppo di cristall' à uetro;
Ma sendo i cieli, e'à l' insinito m' ergo.
Et mentre dal mio globo a' gl' altri sorgo,
Et per l' etherio campo oltre penetro:
Quel ch' altri lungi uede, lascio al tergo.





#### GIORDANO BRV NONOLANO.

De l'infinito, vniuerso, et mondi.

DIALOGO PRIMO.

Interlocutori. SELPINO. PHILOTHEO. FRACASTORIO. BYRCHIO.

Elpino.



Ome e' possibile che l' uniuerso sia infinito? PHI. Co me é possibile che l' uniuerso sia finito? ELPINO. Volete uoi che si possa dimo strar questa infinitudine?

B. PHI

PHI. Volete uoi che si possa dimostrar questa finitudine ? ELP. Che dilatatione équesta? PHI. Che margine é questa? FRA. Ad rem, ad rem,, fi iuuat, troppo á lungho ne hauete tenuto suspesi. By. Venite presto a qualche raggione Philotheo, perche io mi prenderó spasso de ascoltar questa fauola, ó phantasia, FRA. Modestius Burchio; che dirai se la ueritá ti conuincesse al fine ? BVR. Questo anchor che fia uero, io non lo uoglo credere, perche questo infinito no é possibile che possa esse er capito dal mio capo, ne digerito dal mio stomaco; beche (per dir la) pure uorrei che fusse cof ficome dice Philotheo, per che se per mala sorte auenesse che io cascasse da questo mondo; sempre trouarei di paele. ELP. Cetto 6 Theophilo se noi uoglamo far il senso giudice, o pur donargli quella prima che gli conuiene, per quel che ogninotitià prende origine da lui, trouaremo forse che non é facile di trouar mezzo per conchiudere quel che tu dici piu tosto, che il contrario. Hor piacedoui cominciate à farmi intendero. PHI. Non é senso che uegga l' infinito, non ésento da cui si richieda questa conchiusione; per che l'infinito non puo esfere oggetto del senso: et peró chi dimanda di co noscere questo per uia di senso, é simile à colui che voleffe ueder con gl'occhi la sustanza et l'essenza : et chi negasse per questo la cofa, per che non é sensibile, o uisibile, uerebe à negar la propria sustanza et effere : però deue esser modo circa il dimandar testimonio del

del senso : á cui non doniamo luogo in altro che in cole fentibili, ancho no fenza suspitione, se non entra in giuditio gionto alla raggione. Al'intelletto conviene giudicare, et render raggione de le cofe ablenti, et divise per diftan za di tempo et interuallo di luoghi. questo assai ne basta, et assai sufficiente testimonio habbiamo dal fenso, per quel che non é potente à contradirne, et che oltre fa euidente et confessa la sua imbecillità et insufficienza per l'apparenza de la finitudine che caggiona per il fuo orizonte, in formar della quale anchora si uede quanto sia incostante. Hor come habbiamo per esperienza che ne inganna nella superficie di questo globo, in cui ne ritrouiamo: molto maggiormente douiamo hauerlo suspetto quanto à quel termine che nella stellifera concanità ne fà comprendere. EL. A che dumque ne serveno gli sensi? dite. PH. Ad eccitar la raggione solamente, ad acculare, ad indicare , et teftificase in parte : non à testificare in tutto : ne meno à giudicare, ne à condannare. Perche giamai (quantumque perfetti) son senza qualche perturbatione.

Onde la ueritá come da un debile principio é da gli sensi in picciola parte; ma non é nel li sensi. EL. Doue dumque. PH. Nel' ogetto sensibile come in un specchio. Nella raggione per modo di argumentatione, et discorso. Nell' intelletto per modo di principio, ò di conclusione. Nella mente in propria et uiua forma. ELPINO. Sú dumque fate uostre raggioni.

B.ii. PHL

PHI. Coffi faró. Se il mondo é finito, et estra il mondo é nulla : ui dimando, oue é il mondo? oue é l'universo? Risponde Aristotele. é in fe stesso. Il convesso del primo ciclo é loco uniuerfale, et quello come primo continente, non é in altro continente: per che il loco non é altro che superficie, et estremitá di cot po continente, onde chi non há corpo continen te, non há loco. Hor che uuoi dir tu Aristotele per questò che il luogo é in le stesso ? che mi conchiuderai per cosa estra il mondo? Se tu dici che non u' é nulla; il cielo, il mondo, certo non fara in parte alchuna: FRA. Nullibi ergo erit mundus. Omne erit in nihilo. PHI. Il mondo sará qual cosa che non si troua : se dici (come certo mi par che nogli dir qualche co fa, per fuggir il uacuo et il niente) che estra il mondo é uno ente intellettuale, et diuino: di forte che dio uengha ad effere luogo di cutte le cofe; tu medefimo farai molto impacciato per farne intendere come una cosa incorporea intelligibile, et senza dimensione, possa esfer luogo di cosa dimensionara: che se dici quello comprendere come una forma, et al modo con cui l'anima comprende il corpo: non rispondi alla questione dell'estra, et alla dimanda di cio che si troupoltre et suor de l'universo : et se te upoi escusare con dire; che doue é nulla, et do ue non é cosa alchuna, non é ancho luogo, non

é oltre, ne extra : per questo non mi contenta-

rai. Perche queste sono paroli, et iscuse che non possono entrare in pensiero. Perche e a

fatto

fatto impossibile che con qualche senso ó phan tafia, (ancho le fi ritrouaffero altri fenfi et altre phantalie) polli farmi affirmare con uera intentione che si troue tal superficie tal margine tal estremità extra la quale non sia 6 corpo, 6 uacuo. ancho esfendoui Dio : perche la diuinità non é per impire il uacuo et per confeguenza non é in raggione di quella in modo alchuno di terminare il corpo. perche tutto lo che se dice terminare, d'éforma esteriore, d'écorpa continente. - Et in tutti modi che lo uoleffi dire. sareste stimato pregiudicatore alla dignità della natura diuina et universale. BV. Certo cre doche bisognarebe dire à costui, che se vno sten desse la mano oltre quel couesto, che quella no uerrebe esfere in loco; et non sarebe in parte al chuna: et per consequeza no harebe l'essere. PH Giongo à questo qualmête non é ingegno che non concepa questo dir Peripatetico come una implicata contradittione. Aristotele ha de finito il loco; non come corpo continente non come certo spacio, ma come una superficie di continente corpo ; et poi il primo et principal, et massimo luogo é quello, à cui meno, et à fatto niente, conuiene tal diffinitione. Quella é la superficie conuessa del primo cielo la qualo é superficie di corpo : et di tal corpo, il qualo contiene folamente et non é contenuto : Horá. far che quella superficie fia luogo, non fi richiede che fla di corpo contenuto ; ma che fia di corpo continente: Se é superficie di corpo continente, et non é gionta et continuata à cor B.3. po concontenuto: é un luogo senza locato. atteso che al primo cielo non conuiene esser luogo se non per la sua suficie concaua, la qual tocca la con uessa del secondo. Ecco dumque come quella desinitione é uana, é consusa et interemptina di se stessa; alla qual confusione si uiene per haquell' inconveniente, che vuol che estra il cielo uer sia posto nulla.

ELPINO. Diranno i Peripatetici che il primo cielo é corpo continente per la superficie concaua et non per la conuessa, et secondo quel

la é luogo.

FRACASTO. Et io foggiongo: che dumque si troua superficie di corpo continente la quale non éloco: PHI. In somma per uenir direttamente al proposito. Mi par cosa ridicola il dire che estra il cielo sia nulla, et che il cielo sia in se stelso, et locato per accidente, et loco per accidente, idest per le sue parti : et intendafi quel che fi uogla per il suo, per accidente, che non può fuggir che non faccia de uno doi, per che sempre é altro et altro quel che é continente et quel che é contenuto. et talmente altro et altro che (secondo lui medesimo) il continente è incorporeo et il contenuto é corpo : il continente é inmobile, il contenuto émobile, il continente mathematico, il contenuto physico.

Hor sia che si uogla di quella superficie. Constantemente dimandaró che cosa è oltre quella? se si risponde che é nulla: questo diró

io eller

do esser uacuo: essere inane. et tal uacuo et tale inane, che non há modo, ne termine alchuno olteriore, terminato peró citeriormen te, et questo é piu dissicile ad imaginare, che il pensar l'uniuerso essere infinito, et immenso. Perche non possiamo suggire il uacuo, se uoglamo ponere l'uniuerso finito. Veggiamo adesso se conuiene che sia tal spacio, in cui sia nulla.

In questo spacio infinito si troua questo universo, (ó sia per caso, ó per necessitá, ò per prouidenza, per horá non me impaccio) diman do se questo spacio che contiene il mondo, há maggiore aptitudine di contenere vn mondo; che altro spacio che sia oltre? FRA. Certo mi par che non per che doue é, nulla, non é differenza alchuna; doue non é differenza, non é altra et altra aptitudine a et sorse mancho é attitudine alchuna, doue non é cosa alchuna. ELPINO. Ne tampoco ineptia alchuna. et de le due piu tosto quella, che questa.

PHIL. Voi dite bene. Cossi dico io che come il uacuo et inane (che si pone necessariamente con questo Peripatetico dire) non ha aptitudine alchuna a siccuere, assai meno la deue hauere a ributtare il mondo: Ma di queste due attitudini noi ne neggiamo una in atto, et l'altra non la possiamo uedere a fatto, se no con l'occhio della raggione. come due; in questo spa cio equale alla grandezza del mondo, (il quale da Platonici é detto materia) é questo mondos

rip

fit

alt

Ti

cossi un'altro puo essere in quel spacio, et in innumerabili spacii oltre questo, equali à questo: FR. Certo piu si curamente possiamo gi udicar, in fimilitudine di quel che neggiamo et conoscemo; che in modo contrario di quelche neggiamo et conoscemo. Onde per che per il nostro vedere et esperimentare, l'voiuerso non si finisce ne termina à uacuo et inane, et di quello non é nuoua alchuna : raggioneuolmente dopiano conchiuder costi : perche quando tutte l'altre raggioni fuffero equali, noi neggiamo che l'esperimeto é contrario al uacuo, et non al pieno; con dir quelto laremo lempre isculati: ma con dir altrimente non facilmente fugiremo mille accusationi et inconuenienti. Seguitate Philotheo. PH. Dumque dal canto del spacio infinito conosciamo certo che é attitudine alla receptione di corpo et non sappiamo altrimente: tutta uolta mi baftara hauere che non ripugna à quella ; almeno per questa caggione che doue énulla, nulla oltraggia, Resta hora uedere se é cosa conveniente che tutto il spacio sia pieno, o non? Et qua se noi consideriamo tanto in quello che può effere, quanto in quello che può fare : trouaremo sempre non sol raggioneuole; ma anchora necessario, che sia. Questo accio sia manifesto ui dimando se é be ne che questo mondo sia? ELP. Molto be ne. PHI. Dumque é bene che questo spacio che e' equale alla dimension del mondo (il quale uoglo chiamar uacuo, fimile et inditte rente al spacio che tu direste esser niente oltre

la convessitudine del primo cielo) sia talmente ripieno. El.P. Coffi é. PH. Oltre te di mando. Credi tu che ficome in questo spacio fi troua, questa machina detta mondo : che la medesima harebe possuto ò potrebe essere in altro spacio di questo inane? ELP. Diró de si. benche non ueggio come nel niente et vacuo possiamo dire differenza di altro et altro. FR. lo son certo che vedi, ma non ardisci di affirmare, perche ti accorgi doue ti uuol menare. EL. affirmatelo pur ficuramente; perche é necessario dire et intendere, che questo mondo é in un spacio: il quale (se il mondo non fusse) sarebe indifferente da quello che é oltre il primo uostromobile. FR, Seguitate. PH. Dumque sicome può et ha possuto, et é necessariamente perfetto quefto spacio per la continenza di questo corpo uniuersale, come dici : niente meno puó, et há possuto esfer persetto tutto l' altro spacio. ELP. Il concedo: che per quefto? può esfere, può hauere; dumque é? dumque ha? PH. lo faro che (se uuoi ingenuamente confessare) che tu dica, che può essere, et che deue effere, et che é. Perche come sarebe male che-questo spacio non fusse pieno, cio é che questo mondo non fusse; no me no (per la indifferenza) é male che tutto il spacio non sia pieno:et per consequenza l'uniuerso sará di dimensione infinità, et gli mondi saranno innumerabili, EL. La cauta, perche den no effer tanti et non basta uno? PH. Perche se é male che questo mondo no sia, o che questo pieno

pieno non fi ritroue, é al riguardo di quelle spacio, ó di altro spació equale à questo. ELP. le dico che é male al riguardo di quel che é in questo spacio; che indifferentemente si potrebe Ditrouare in altro spacio equale à questo. PHI. Questo (se ben consideri) uiene tutto ad uno, perche la bonta di questo esser corporeo che e' in questo spacio, é potrebe esfere in altro equale à questo : rende raggione , et riguarda ad quella bonta, conveniente, et perfettione che può eller in tale et tanto fpacio, quanto é quelto; ó altro equale à quefto; et non à quel la che può effere in innumerabili altri spacii fimili à questo. Tanto piu che se é raggione che be un buono finito, un perfetto terminato;improportionalmente é raggione che fia un buono infinito: perche doue il finito bene é per con uenienza et raggione, l'infinito é per absoluta neceffiti.

ELPINO. L'infinito buono certamente é; ma é incorporeo. PHI. In questo siamo
concordanti quanto á l'infinito incorporeo, ma
che cosa sà che non sia conuenientistimo il bu
ono, ente, corporeo infinito è o che repugna
che l'infinito implicato nel simplicissimo et indiuiduo primo principio: no uengha esplicato
piu tosto in questo suo simulacro infinito et in
terminato capacissimo de innumerabili mondi: che uengha esplicato in si anguste margini: di sorte che par uituperio il non pensare
che questo corpo che à noi par uasto et grandissimo: al riguardo della diuina presenza,

fift

et

12

i

6

non fia che un punto, anzi un nulla.

fiste nella dimensione corporale in modo alchu no: (laseio che non gli aggionge nulla il mon do) cossi la grandezza del suo simulacro non douiamo pensare che consista nella maggiore et minore mole di dimensioni. T. H. Assai bene dite: ma non rispondete al neruo della raggione; perche io non richiedo il spacio infinito, et la natura non há spacio infinito, et la natura non há spacio infinito, per la dignità della dimensione ó della mole cor porca; ma per la dignità delle nature et specie corporee, pche incomparabilmente meglo, in innumerabili indiuidui si presenta l'eccellenza infinita, che in quelli che sono numerabili et finiti.

Peró bisogna che di un inaccesso uolto diuino. fia vno infinito fimulacro nel quale come infiniti membri poi si trouino mondi innume-. rabili, quali sono gl'altri. Peró per la raggione de innumerabili gradi di perfettione che denno esplicare la eccellenza diuina incorporea per modo corporeo, denno esfere innumerabili individui che son questi grandi animali (de quali vno é questa terra, diua madre che ne ha parturiti, et alimenta et che ofrre non ne riprenderá) per la continenza di questi innumerabili fi richiede un spacio infinito . Nientemeno dumque é bene che fiano, (come posto. no esfere)innumerabili mondi simili à questo. come ha possuto, et pub essere, et é bene che fia questo.

ELPI. Diremo che questo mondo finita con questi finiti astri, comprende la perfettione de tutte cofe. TH. Pollete dirlo ma non già prouarlo: per che il mondo che é in questo spa cio finito, comprende la perfettione di tutte quelle cofe finite che son in questo spacio : ma non già dell' infinite che pollono effere, in altri spacii innumerabili. FR. Di gratia fermiamoci. et non facciamo come i lophisti li quali disputano per uencere : et mentre rimirano al la lor palma : impediscono che essi et altri non comprendano il uero: Hor io credo che non sia perfidioso tanto pertinace che uogla oltre calumniare, che per la raggion del spacio che può infinitamente comprendere : et per la raggione della bonta individuale et numerale de infiniti mondi che possono eller compresi, niente meno che questo vno che noi conosciamo; hanno cialcuno di esti raggione di convenientemente effere. Perche infinito spacio ha infinita attitudine, et in quella infinita attitudine, si loda infinito atto di existenza; per cui l'efficiente infinito non é stimato deficiente, et per cuil'attitudine non é nana. Contentati dum que Elpino di ascoltar altre raggioni sealtre occorreno al Philotheo. EL. neggio bene, à dire il uero, che dire il mondo (come dite uoi l'universo) interminato, no porta seco inconueniente alchuno, et ne uiene à liberar da innumerabili angustie : nelle quali fiamo auiluppati dal contrario dire: conosco. particolarmente che ne bisogna con i Peripatetica

tetici one n dopo to de alla c dire re ch re, N inqu uarfi in lo בחט pon Dete COL terr Én qua in c dic et no cll én

cel

tetici tal uolta dir cola, che nella nostra intentione non tiene fondamento alchuno : Come dopo hauer negato il uacuo tanto fuori quanto dentro l'universo, uoglamo pur rispondere. alla questione, che cerca doue sia l'universo; et dire quello essere ne le sue parti, per tema di dire che lo non fia in loco alchuno. Come é di re, Nullibi, Nulqua. Ma non fi puó toglere che in quel modo é bisogno di dire, le parti ritrouarfi in qualche loco : et l'universo non essere in loco alchuno, ne in spacio : il qual dire (come ogn' un uede)non può effere fondato fopra intentione alchuna : ma fignifica espressamente una pertinace fuga, per no confessar la nerita co ponere il mondo et uniuerfo infinito, ó con po pere il spacio infinito : da le quali ambe positioni seguita gemina confusione á chi le tiene. Affermo dumque, che se il tutto é un corpo, et corpo spherico, et per consequenza figurato et terminato; bilogna che fia terminato in spacio infinito, nel quale se uoglam dire che sia nulla, é necessario concedere che sia il uero uacuo : il quale se é, non há minor raggione in tuttro, che in questa parte, che qua ueggiamo capace di di questo mondo: se non é.deue effere il pieno. et consequentemente l'universo infinito. Et non meno infipidamente fiegue il mondo effere (alicubi) hauendo detto che estra quello é nulla: et che ui énelle sue parti : che se voo di celle Elpino effere alicubi perche la sua mano é nel suo braccio, l' occhio nel suo uolto, il pie nella gamba, il capo nel suo busto. Ma

Ma per uenire alla conclusione, et per nos portarmi da sophista fissando il pie su l'appasente difficoltadi, et spendere il tempo in ciancie, affermo quel che non posso negate, cioé. che nel spacio infinito ó potrebono esfere in finiti mondi fimili à quetto : 6 che quetto vniuerlo stendelle la sua capacità et comprensiohe di molti corpi come lon questi nomati astri, et anchora che (o fimili o diffimili che fiene questi mondi) non con minor raggione farebe bene à l'uno l'effere, che à l'altro : perche l'effere de l'altro non ha minor raggione che l'effere de l'uno et l'effere di molti no minor che de l'uno et l'altro, et l'essere de infiniti, che di molti. la onde come sarebe male la abolitione. et il non effete di questo mondo : cossi no farebe buono il non effere de innumerabili altri. FRA. Vi esplicate molto bene, et mostrate di compréder bene le taggioni. et non effer tophi fa per che accettate quelche non fi può negare. EL. Pure uorei udire quelche resta di raggione del principio, et cansa efficiente eterna: le à quel la conuegna questo efferto di tal forte infinito. et se per tanto in fatto tale effetto sia. PH. Que fto é quel ch'io doueno aggiongere. perche dopo hauer detro l'universo douer essere infinito per la capacirá et attitudine del spacio infinito ! et per la possibilità et conuenienza dell'esteré di innumerabili mondi come questo: resta ho-72 prouarlo et dalle circoftanze dell'efficiente che deue hauerlo produtto tale. 6 (per parlar me glo)produrlo fempre tale, et dalla conditione del

del modo nostro de intendere, possiamo facilo mente argumentare che infinito spacio sia simile i questo che ueggiamo: che argumetare che sia tale quale non lo ueggiamo ne per essempio, ne per similitudime, ne per proportione, ne ancho per imaginatione alchuna, la quale al si-

ne non destrugga se medesima.

DOE

n ci-

cioé.

re m voi-

fio-

ffri,

cno

rebe

cf-

ef-

e di

DC,

12-

tri.

e di

phi

ire.

ne

vel

to,

uc

0-

to

0 :

TE

0-

re

10

el

Hora per cominciarla. Per che uoglamo & . possiamo noi pensare che la diuina esticacia fia ociosa? Per che uoglamo dire che la diuina bontà la quale si può communicare alle cosè infinite, et fi può infinitamente diffondere,che uogla effere scarfa et aftrengersi in niente (atteso che ogni cosa finita al riguardo de l'infinito. é niente) Perche uolete che quel centro della. divigità che può infinitamente in una sphera (le colli fi potelle dite) infinita amphificarle, come inuidioso, rimaner piu tosto sterile che farfi comunicabile, padre, fecodo, ornato, et bel lo? voler più tosto comunicarsi diminutamente. et (per dir meglo) non comunicarli ; che lecondo la raggione della gloriosa potenza et Per che deue elser fruftrata la capacità infinita, delraudata la possibilità de infiniti mondi che possono essere, pregiudicara la eccellenza della diuina imagine, che deuerebe piu ri plendere in vn specchio incontratto, et fecondo il suo modo di essere, infinito, imenso? Perche douiamo affirmar questo che posto me na seco tanti inconvenienti, et senza faurir leg gi, religioni, fede, 6 moralità in modo alchupot destrugge tanti principii di philosofia?

Come uuoi tu che Dio et quanto alla potenza, et quanto à l'operatione, et quanto à l'efletto (che in lui son medesima co(a) sia determinato, et come termino della convessitudine di una fphera: piu tosto che (come dir fi puo) termino interminato di cofa interminata ? termino dico fenza termine : per effer differente la infinità dell' uno dal infinità dell'altro, per che lui é tutto l'infinito complicatamente, et totalmente : ma l'universo é turto in tutto (le pur in modo alchuno si può dir totalità doue non é parte, ne fine) explicatamente, et non totalmente : per il che l' uno ha raggion di termine. l'altro há raggion di terminato, non per differenza di finito et infinito; ma perche l' uno é infinito et l'altro é finiente secondo la raggione del totale, et totalmente effere in tutto quello, che benche fia tutto infiniro : non é pero totalmente infinito : perche questo ripug na alla infinità dimensionale.

ELP. Io norrei meglo intender questo; per 16 mi farete piacere di esplicarui al quanto; per quel che dite essere tutto in tutto totalmente, et tutto in tutto l'infinito, et totalmette infinito PH. Io dico l'universo tutto infinito perche non há margine, termino, ne superficie; dico l'universo non essere totalmente infinito, perche ciascuna parte che di quello possiamo prendere é finita, et de mondi innumerabili che contiene ciascuno é finito. Io dico Dio tutto infinito perche da se esclude ogni rermine, et ogni suo attributo é uno, et infinito. et dico Dio total-

mente

## DIALOGO PRIMO Foliy

mête infinito, perche tutto lui é in tutto il mon do, et in ciascuna sua parte infinitamente, et totalmente: al contrario dell' infinità de l'uniuerso; la quale é totalmente in tutto. et non in queste parti (se pur referendosi all' infinito possono esser chiamate parti) che noi possiamo comprendere in quello. ELPI. lo intendo.

Hor feguite il uostro proposito.

n-

f-

1-

ne

10)

1-

ite

er

ct

o-

on

rer

e l'

la

ıt-

ıé

ug

P=

te,

to

he

r

he

ere

ne

to

10

1-

ta

THE. Per tutte le raggioni dumque per le quali se dice effer conueniente, buono, necessa rio questo mondo compreso come finito; deue dirse esserno convenienti et buoni tutti gl'altri innumerabili , aliquali per medefima raggione l'omnipotenza non inuidia l'essere, et senza li quali quella o per non uolere o per non possere, uerrebe ad esfer biasimata : per lasciar un uacuo 6 (se non vuoi dir uacuo) un spacio infinito, per cui non solamente uerrebe futtratta infinita perfettione dello ente, ma ancho infinita maestá attuale allo efficiente nelle cose fatte se son fatte; 6 dependenti, se sono Qual raggione uuole che uoglamo credere che l'agente che può fare un buono infinito lo fa finito ? et le lo fa finito : perche doulamo noi credere che possa farlo infinito. elsendo in lui il possere et il fare tutto uno ? Perche é inmutabile, non há contingentia nell operatione, ne nella efficacia, ma da determinata et certa efficacia depende determinato et certo effetto inmutabilmente: onde non può effere altro che quello che é . non può esser tale quale non é, non pué posser altro che quel che

può non può uoler altro che quel che uuole, et necessariamente non può sar altro che quel che sa, atteso che l'hauer potenza distinta da l'atto conuiene solamente à cose mutabili.

FRA. Certo non é soggetto di possibilità, ó di potenza quello che giamai fú, non é, et gia mai sará. et ueramente le il primo efficienente non puó uoler altro che quel che uuole, non può far altro che quel che fá. et non ueggo come alchuni intendano quel che dicono della potenza attiua infinita, a cui non corrisponda potenza passiua infinita, et che quello faccia uno et finito, che può far in numerabili ne l'in finito et in menfo. essendo l'attion sua necesfaria, perche procede da tal uolonta, quale per estere inmutabilistima anzi la immutabilità istessa, éanchora la istessa necessitá, onde sono á fatto medefima cosa libertá, uolontá, necessità, et oltre il fare, col uolere, possere, et essere. PH. Voi consentite, et dite molto bene. Adunque bisogna dir una de due 6 che l' efficiente possendo dependere da lui l' effetto infinito, sia riconosciuto come causa et principio d'uno inmenso universo, che contiene mon di innumerabili : et da questo non siegue inconueniente alchuno, anzi tutti conuenienti et secondo la scienza, et secondo le leggi, et sede. ó che dependendo da lui un finito universo, co questi mondi (che son gl'astri) di numero determinato, sia conosciuto di potenza attiua fi nita et determinata; come l'atro é finito et determinato. perche quale é l'atto, tale é la uolenta,

ct

ic

-

á,

et

1-

e,

0

la

in

1-

er

)-

-

ct

r

to

1-

n

1-

ct

c.

ō

.

-

1,

lonta, tale é la potenza. FR. Io completto et ordino un paio di fillogismi in questa maniera. Il primo efficiente se uolesse far altro che quel che uuol fare; potrebe far altro che quel che fat ma non puó uoler far altro che quel che uuol fare ; dumque non puó far altro che quel che fa, Dumque chi dice l'effetto finito, pone l'operatione et la potenza finita. Oltre (che uiene al medefimo) Il primo efficiente non può far se non quel che uuol fare : non vuol fare se non quel che fa, dumque non può fare se non quel Dumque chi nega!' effetto infinito nega la potenza infinita. PHI. Questi se non son semplici, sono demostratiui sillogismi, Tutta uolta lodo che alchuni degni Theologi non le admettano: per che prouidamente con siderando, sanno che gli rozzi popoli et ignoranti, con questa necessità uegnono à non posser concipere come possa star la elettione et dig nita, et meriti di giusticia: Onde considati, & desperati sotto certo fato: sono necellariamen te sceleratissimi . Come taluolta, certicorrottori di leggi, fede, et religione, uolendo parer fauii, hanno infettato tanti popoli facendoli douenir piu barbari et scelerati che no era prima, dispreggiatori del ben fare, et afficuratissimi ad ogni vitio et ribaldaria,per le conclu fioni che tirano da fimili premisse. Peró no tan to il contrario dire appresso gli sapienti e scandalofo, et detrahe alla grandezza et eccellenza diuina: quanto quel che é uero, é pernicioso al ... la ciuile conversatione, et contrario al fine delle C.ii.

leggi, non per esser uero, ma per esser male inteso, tanto per quei che molignamente il trattano: quanto per quei che non son capaci de in

tenderlo, senza iattura di costumi.

FRA. Vero. Non fi é trouato giamai philosofo, dotto, et huomo da bene che sotto specie d pretesto alchuno: da tal propositione hauelle uoluto tirar la necessità delli effetti humani, et destruggere l'elettione : come trá gl' altri Platone et Aristotele, con ponere la neceffitá et immutabilitá in Dio, non poneno meno la liberta morale et faculta della, nostra, elettione : perche fanno bene et possono capire come siano compossibili quella necessita, et questa liberta; Pero alchuni di ueri padri, et pastori di popoli, togleno forse questo dire et altro simile per non donare comodità à scelerati et seduttori nemici della civilità, et profitto generale, di tirar le noiose conclusioni, abusando della semplicità et ignoraza di quei che difficilmente possono capire il uero, et prontissi mamente sono inclinati al male. Et facilmente condonaranno à noi di usar le uere propositioni dalle quali non noglamo inferir altro che la uerita della natura, et dell' eccellenza de l'author di quella : et le quali non son proposte da noi al nolgo; ma à tapienti soli che possono ha ner accesso all' intelligeza di nostri discorsi. Da quelto principio depende che gli non men dot-" ti che religiosi Theologi giamai han pregiudicato alla libertà de Philosofi : et gli ueri, ciuili, et bene accostumati Philolofi sempre hanno faurito

n-

at-

in

ni-

)e-

12-

u-

gľ

le-

no

ra,

ire

ct

ct

ct

e-

n-

if-

li-

ite

0-

la

u-

ha

Da

t-

1-

10

da

faurito le religioni. perche gl' uni et gl'altri sanno che la fede si richiede per l'institutione di rozzi popoli, che denno eller gonernati. et la demostatione per gli contemplatini, che fan no gouernar le, et altri. Et. Quanto à questa protestatione é detto affai, ritornate hora al proposito. TH. Per uenir dnanque ad inferir quelche uoglamo; dico che fe nel primo efficiente é potenza infinita, é anchosa operation dala quale depende l'universo di grandezza

infinita, et mondi di numero infinito.

ELP. Quel che dite contiene in se gran per fuafione, le non contiene la uerita: ma questo che mi par molto verisimile io lo affermard per uero : se mi potrete risoluere di uno importantifimo argomento per il quale éstato ridutto Aristotele à negar la divina potenza in finita intenfinamente ; benche la concedeffe estensiuamente. Doue la raggione della negatione fua era che effendo in dio cofa medefima potenza et atto : pollendo coffi monere infinitamente, mouere be infinitamente con nigore infinito, il che fe fuffe uero, nerrebe il cielo mosso in istante: perche se il motor piu forte muoue piu nelocementesil fortifimo muone. uelocissimamente, l'infinitamente forte muone istantaneaméte. La raggione delle affirmatiaione era che lui eterna mente et regolatamenmente muone il primo mobile, fecondo quella raggione et misura con la quale il muone. Vedi dumque perche raggione li attribuice infinità eftenfina, ma non infinita abfoluta, et intenfinamenmente anchora : per il che uoglo conchiudere che si come la sua potenza motiua infinità é con tratta all' atto di moto secondo uelocità finita: cossi la medesima potenza di far l'inmenso et innumerabili, é limitata dalla sua uolunta, al finito, et numerabili. Quasi il medesimo uoglo no alchuni Theologi, i' quali oltre che concedeno. la infinità estensiua, con la quale successiuamente perpetua il moto dell' uniuerfo, richiedeno anchora la infinità intenfiua, con la qua le puó far mondi innumerabili, muouere mon di innumerabili, et ciascuno di quelli, et tutti quelli insieme, muouere in uno istante : tutta nolta costi ha temprato con la sua nolunta la quantità della moltitudine di mondi innumerabili, come la qualità del moto intenfissimo. doue come questo moto, che procede pure da potenza infinita fnulla obstante) é conosciuto finito: cossi facilmete il numero di corpi mon dani potra effer creduto determinato. TH.L' argumento in uero é di maggior perluafione et apparenza che altro possa essere, circa il quale é detto giá á bastanza, per quel che si vuole che la uolonta diuina fia regolatrice, modificatrice, et terminatrice, della diuina potenza. Onde feguitano innumerabili inconuenienti secondo la philosofia al meno, lascio i' principii Theologali i' quali con tutto cio non admetteranno . che la diuina potenza sia piu che la diuina uolonta ó bonta: et generalmente che uno attribute secondo maggior raggione conuegna al la diuinità, che un altro. ELPI. Hor perche dumdumque hanno quel modo di dire se non han-

no questo modo di intendere.

re

2:

et i-

0

-

-

i-

n

ti

ta

12

0.

la

0

n

et

12

e,

0

0

1.

7.

3.

THE Per penuria di termini, et efficaci refolutioni. ELP. Hor dumque uoi, che hauete particular principii con gli quali affermate l'uno cioé che la potenza diuina é infinita in
tenfiua et estensiuamente: et che l'atto non è
distinto dalla potenza, et che per questo l'uniuerso é infinito, et gli mondi sono innumerabili: et non negate l'altro che in satto ciascuno de li astri ò orbi (come ti piace dire) uien
mosso in tempo et non in instante: mostrate
con quai termini, et con che risolutione uenete
à saluar la uostra ò toglere l'altrui persuasioni,
per le quali giudicano in conclusione il contra
rio di quel che giudicate uoi?

THE. Per la risolution di quel che cercate douete auertire prima; che essendo l' uniuerso, infinito, et immobile, non bisogna cereare il motor di quello. Secondo che essendo infiniti gli mondi contenuti in quello, quali sono le terre, li fuochi, et altre specie di corpi chiamati astri : tutti se muoueno dal principio interno che é la propria anima, come in altro foco hab biamo prouato; et peró é uano andar inuestigando il lor motore estrinseco. Terzo che questi corpi modani si muoueno nella etherea regione non affissi, o inchiodati in corpo alchu no, piu che questa terra (che é un di quelli)é affi sia. la qual peró prouiamo che dall'interno ani male instinto circuisce il proprio centro in piu maniere, et il sole. Preposti cotali auertimen-

C.iiii.

ti : secondo gli nosti principii non siamo forzati a dimostrar moto attiuo ne passiuo di uercu infinita intenfiuaméte perche il momile et il motore é infinito et l'anima mouéte et il corpo moto cocorreno in un finito foggetto: in ciafcuno dico di detti modani astri. Tanto che il primo pricipio no é quello che muoue; ma qui eto et immobile da il posser muoversi é infiniti et innumerabili mondi gradi, et piccoli animali posti nell' amplissima raggione de l'vniuerto, de quali ciascuno secodo la coditione della pro pria uirtu há la raggione di mobilità, motiuità, et altri accidenti. ELP. Voi fiete fortificato molto? ma non giá per questo gittate la machina delle contrarie opinioni le quali tutte hanno perfamoso et come presupposto che l'op timo massimo muoue il tutto, tu dici che dona il muouersi al tutto che si muoue, et però il mo to accade focodo la nirtú del proffimo motore. Certo mi pare piu tosto raggioneuole di uantaggio, che meno conueniente, questo tuo dire, che il comune determinare. Tutta uolta per quel che solete dire circa l'anima del mondo, et circa l'essenza diuina , che é tutta in tutto, empie tutto, et é piu intrinseca alle cose che la essentia propria di quelle perche é la essentia de le essentie, uità dele uite, anima de le anime. pe ró non meno mi par che possiamo dire lui mouere il tutto,che dare al tutto il muouetfi.Onde il dubio gia fatto par che ancho ftia fu li fuoi piedi. THE. Et in questo facilmente posso latisfarui. Dico dumque che nelle cole é da con7-

til

PO

ıf-

ان

lui

iiti

12-

010

tá,

ito

2-

ttc

op

no

re.

n-

li-

er

0,

0,

la

de

pe

0-

1-

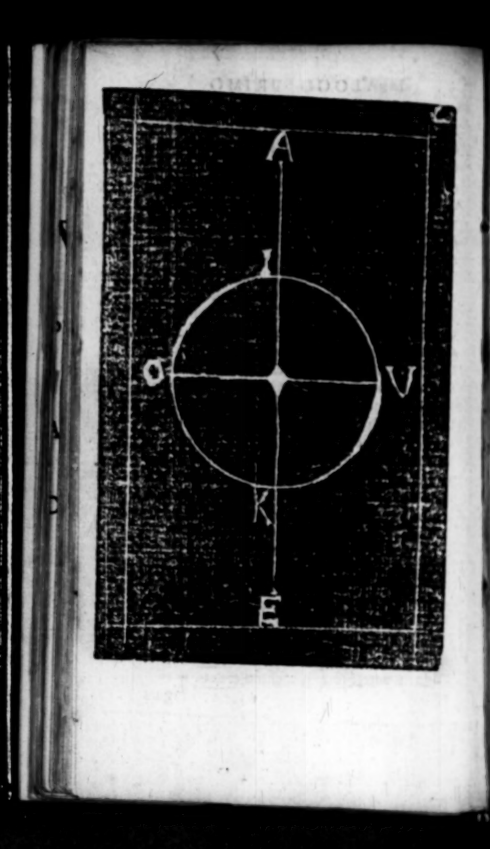
oi

lo

da

10,

contemplare (se cossiruolete) doi principii attiui di moto; l'uno finito, fecondo la raggione del finito loggetto, et questo muoue in tempo: l'altro infinito, secondo la raggione dell'anima del mondo, ouero della divinità, che écome anima de l'anima la quale é tutta in tutto, et fa effer l'anima, tutta in tutto; et questo mu oue in istante. La terra dumque ha dui moti. cossi tutti gli corpi che si muoueno hannodui principii di moto. de quali il principio infinito équello che insieme insieme muoue, et ha mosso; onde secondo quella raggione il corpo mobile non meno é stabilissimo che mobilissi mo. Come appare nella presente figura, che uoglo fignifiche la terra, che é mossa in instan te, in quanto che ha motore di uirtu infinita. quella mouendofi con il centro da A in E. et . tornando da E, in A. et questo essendo in uno instantes infieme infieme é in A. et in E. et in tutti gli luoghi tramezzanti: et però infieme insieme é partita et ritornata; et questo essendo sempre costi : auiene che sepre sia stabilissima. Similmente quanto al suo moto circa il centro, doue e'il suo oriente I : il mezo giorno V. l'oc eidente K. il merinottio O; Ciascuno di questi puti circuice per uirtu di polo infinito:et però ciascuno di quelli insieme insieme é partito, et é ritornato, per consequenza é fisso sempre et é doue era. Tanto che in conclusione questi corpi effere mossi da uirtu infinita, e' medesimo che :non effer mossi, per che mouere in instante, et non mouere, é tutto medefimo, et uno.



Rimane dumque l'altro principio attiuo del moto il quale é dalla uirtu intrinseca et per con feguenza é in tempo, et certa successione; et que fto moto é diffinto dalla quiete : ecco dumque come possiamo dire dio muouere il tutto, et co me douiamo intendere che da il muouerli al tutto che si muoue. ELP. Hor che tanto alta et efficacemente mi hai tolta et risoluta questa difficoltà, io cedo à fatto al uostro giuditio, et spero oltre sempre da uoi riceuere simili resolu tioni; perche benche in poco fin hora io n' hab bia pratticato, et tentato, ho pur riceuuto et conceputo affai; et spero di gran uataggio più, perche benche a pieno non uegga l'animo uo itro; dal raggio che diffonde scorgo che dentro fi rinchiude o un tole, o pur un luminar maga giore, et da hoggi in poi, non con speranza di superar la uostra sufficienza : ma con dislegno di porgere occasione à uottre elucidationi, ritornaró à proporui se ui dignarete di farui ritrouar per tanti giorni alla medefima hora in questo loco: quanti bastaranno ad udir et intender tanto che mi quiere à fatto la mente,

PHI. Cossi faró. FRA. Sarai gratissimo et ui saremo attentissimi auditori. BVR. Et io quantumque poco intendente, se non intendero li sentimenti, ascoltaró le paroli, senon ascoltaró le paroli, udirò la uoce. Adio.

Fine del Primo Dialogo.



## Secondo Dialogo.

Philothea.



ER che il primo principio é simplicissimo: pe
ró se secondo uno attrito susse sinito sarebe
sinito secondo tutti gli
attributi. O pure secondo certa raggione intrinseca essendo sinito

et secondo certa infinito; necessariamente in lui fi intenderebe essere compositione. Se dumque lui é operatore de l'universo; certo é operatore infinito, et riguarda essetto infinito: essetto dico, in quanto che tutto ha dependenza da lui. Oltre sicome la nostra imaginatione é potente di procedere in infinito imaginando sempre grandezza dimensionale, oltra grandezza

dezza, et numero oltra numero, secodo certa sue ceffione et (come se dice) in potentia : coffi si deue intendere che dio attualmente intende infinita dimenfione et infinito numero ; et da questo intendere seguita la possibilita con la convenienza et oportunità che ponemo effere, doue come la potenza attiua é infinita, cossi (per necessaria conseguenza) il soggetto di tal potenza é infinitosperche (come altre volte habbiamo dimostrato) il posser fare pone il posser esser fatto, il dimensionativo pone il diméfionabile. il dimenfionante pone il dimen fionato. Giongi à quello che come realmente si trouano corpi dimensionati finiti; cossi l' intelletto primo intende corpo et dimenfione: le lo intende, non meno lo intende infinito : fe lo intende infinito, et il corpo é inteso infinito; necessariamente tal specie intelligibile é;et per effer produtta da tale intelletto, quale é il diuino, e' realissima: et talmente reale, che ha piu necessario effere, che quello che attualmente & auanti gli nostri occhi sensitiai. Quando (se ben consideri) auiene, che come ueramente é uno individuo infinito simplicissimo, cossi sia ono ampliffimo dimensionale infinito il quale fia in quello, et nel quale fia quello, al modo con cui lui è nel totto, et il tutto é in lui. Appresso se per la qualità corporale neggiamo che un corpo há potenza di aumentarfi in infinito; come fi uede nel fuoco il quale (come ognun concede) fi amplificarebe in infinito, le fi gli anicinalle materia et ella ; qual raggion unole che &

10001

che il fuoco che puo esfere infinito et puó esfer (per confeguenza fatto infinito) no possa attualmente trouarfi infinito ? Certo non fo come possiamo fengere nella materia esfere qualche cofa in potenza passiua, che non sia in potenza attina nell'efficiente : et per con eguenza in atto, anzi l'istesso atto. Certo il dire che lo infinito é in potenza, et in certa successione et non in atto: necessariamente apporta seco, che la potenza attiua possa ponere questo in atto successivo et non in atto compito; perche l'infinito non può effere compito, onde seguitarebe anchora che la prima causa non há potenza attiua semplice, absoluta, et una : ma una potenza attiua à cui risponde la possibilità infinita successina. et un' altra à cui responde la possi bilità indistinta da l'atto. Lascio che essendo terminato il mondo, et non essendo modo di imaginare come una cofa corporea uenga circonferentialmente à finirfi ad una cosa incorpo sea, larebe questo mondo in potenza et facultà di suanirsi et annullarsi : perche (per quanto comprendemo) tutti corpi sono dissolubili. lascio dico che non sarebe raggion che tolga che tal uolta l' inane infinito (benche non fi possa capire di potenza attiua) debba assorbire questo mondo come un nulla. Lascio che il luogo, spacio, et inane, há similitudine con la ma teria, se pur non é la materia istessa; come forse non senza caggione tal uolta 'par che uogla Platone, et tutti quelli che definiscono il luogo come certo spacio ) horá se la materia há il

fuo apperito il quale non deue effere in uano p che tale appetito é della natura, et procede dal' ordine della prima natura: bifogna che il loco. il spacio, l'inare habbiano cotale appetito. Lascio che (come é stato di sopra accennato) nes fun di questi che dice il mondo terminato : do pó hauer affirmato il termine, fá in modo alchu no fingere come quello fia, et infieme infieme alchun di questi negando il uacuo et inane con le proposte et paroli : con l'esecutione poi, et effetto, uiene à ponerlo necessariamete Se é ua cuo, et inane, é certo capace di riceuere : et que fto non fi può in modo alchuno negare : attefo che per tal raggione medefima per la quale é stimato impossibile, che nel spacio doue é quefto mondo, infieme infieme fi troue contenuto un altro mondo : deue effer detto possibile che nel spacio suor di questo mondo, ó in quel niente (se cossi dir unole Aristotele quello che non unol dir uacuo) possa essere contenuto. La raggione per la quale lui dice dui corpi non possere estere insieme, é la incompossibilità del le dimensioni di uno et un'altro corpo : resta dumque (per quanto richiede tal raggione)che doue non sono le dimensioni de l'uno, possono ellere le dimensioni de l'altro. Se questa potenza ui e'; dumque il spacio in certo modo è materia: se é materia, há l'appitudine; se há l'apritudine, per qual raggione douiamo negargli l'atto? ELP. Molto bene, ma di gratia procediate in altro.fatemi intedere come l'vniuerlo diffedifferenza fate tra il mondo et l' universo. PHI. La differenza é mosto diuolgata fuor della schola Peripatetica. Gli Stoici fanno dif ferenza trá il mondo et l'universo; perche il mondo é tutto quello che e' pieno et costa di corpo solido: l' uniuerso é non solamente il mondo; ma oltre il uacuo, inane, et spacio extra di quello: et peró dicono il mondo effere finito, ma l'universo infinito. Epicuro similmente il tutto et vniuerfo chiama vna mescugla di corpi et inane; et in questo dice consistere la natura del mondo il quale é infinito, et nella capacità dell' inane et uacuo ; et oltre nella moltitudine di corpi che sono in quello. Noi non diciamo uacuo alchuno, come quello che fia semplicemente nulla : ma secondo quella raggione con la quale ciò che non é corpo che relista sensibilmente, tutto suole esser chiamato (se há dimensione) uacuo : atteso che comunmente non apprendeno l'effer corpo le no con la proprietà di refistenza : onde dicono che ficome non écarne quello che non é uulnerabile, cossi non é corpo quello che non resiste. In questo modo diciamo esfer un infinito ció é una etherea regione inmenía, nella quale sono innumerabili et infiniti corpi come la terra, la luna, et il sole : li quali da noi son chiamati mondi composti di pieno et uacuo : perche que fto spirito, questo aria, questo ethere, non solamente é circa questi corpi; ma anchora penetra dentro tutti , et uiene infito in ogni cofa, Diciamo anchora uacuo secondo quella raggione

one per la quale rispondemo alla questione che dimandaffe doue el'ethere infinito, et gli mon di : et noi rispondessimo in un spacio infinito, in certo seno nel quale et é,et s'intende il tutto : et il quale non fi può intendere, ne effere in altro. Hor qua Ariftotele confusamente pren dendo il uacuo secondo queste due significationi, et un'altra terza che lui fenge, et lui medi fimo no sá nominare ne dffinire; fi uá dibatten do per toglere il uacuo: et penfa con il medefimo modo di argumentare de struggete à fatto tutte le opinioni del uacuo : le quali peró non toccha piu che se per hauer tolto il nome di qualche cosa, alchuno pensasse di hauer tolta la cola ; perche destrugge(se pur destrugge)il uacuo secondo quella raggione la quale forse non é stata presa da alchuno: atteso che gl'antichi et noi prendiamo il vacuo per quello in cui può eller corpo, et che può contener qualche cofa, et in cui sono gl' atomi et gli corpi : et lui solo diffinisce il uacuo per quello che énulla, in cui é nulla, et non pué effer nulla. La onde prendendo il uacuo per nome et intentione secondo la quale nessuno lo intese, viene à far castelli in aria, et destruggere il suo vacuo, et non quel lo di tutti gl' altri che han parlato di uacuo, et fi son seruiti di questo nome uacuo. Non altrimentifa questo sophista in tutti gl'altri pro politi, come del moto, infinito, materia, forma, demostratione, ente; doue sempre edifica sopra la fede della sua definition propria, et nome preso secondo noua fignificatione : onde cias-

chun che no e' à fatto prino di giuditio può facilmente accorgersi quanto quest' huomo sia superficiale circa la consideration della natura de le cose, et quanto sia attacato alle sue son concedute, ne degne di esferno concedute) uppolitioni, piu uane nella fua natural philosophi a, che gia mai fi possano fingere nella mathematica. Et uedete che di questa uanità tanto fi glorió et fi compiacque; che in propofito della confideration di cose naturali ambisce tanto di effer stimato ratiocinale à (come uoglam dire) Logico; che per modo di improperio, quel li che son stati piu solleciti della natura realità, et uerità, le chiama, Phylici. Hor per uenire a noi, Ateso che uel suo libro del Vacuo ne diretta ne indirettamente dice cola che possa degnamente militare contra la nostra intentia one, lo lasciamo star cossi, rimettendolo forse à piú ociosa occasione. Dumqi se ti piace Elpino forma et ordina quelleraggioni, per le quali l' infinito corpo non uiene admesso da gli nostri aduersarii, et appresso quelle per le quali non possono comprendere esfere mondi innumerabili. ELP, Coffi faró. Io referiró le sentenze d' Aristotele per ordine et uoi direte circa quelle cio che ui occorre, E' da considerare (dice egli) se si troua corpo infinito come alchuni antichi philosophidicono: ó pur questosia una cosa impossibile: et appresso é da uedere se sia uno, ouer piu mondi. La risolution de le quali questioni é importantissima : perche l'una et l'altra parte della contradittione son di tanto mo-

mente

mento; che son principio di due sorte di philosofare molto diverso et contrario : come per essempio ueggiamo che da quel primo error di coloro che hanno poste le parti individue, hanno chiuso il camino di tal forte, che uegnono ad errare ingran parte della mathematica. Snodaremo dumq; proposito di gran momen to per le passate, presenti, et future difficultadi: perche quantumque poco di trasgressione che fi fa nel principio uiene per diecemila uolte a fat fi maggiore nel progresso : come per fimilitudine nell'errore che si fa nel principio di qualche camino, il quale tanto piu fi ua aumentan do, et crescendo : quanto maggior progresso si sa allontanandosi dal principio, di sorte che al fine si uiene ad giongere à termine contrario á quello che era proposto, er le raggion di quefto é che gli principii son piccioli in grandezza et grandiffimi in efficacia. Questa é la rag gione della determinatione di questo dubio. PH. Tutto lo che dice é necessarissimo, et non meno degno di effer detto da gl' altri che da lui : perche, ficome lui crede che da questo prin cipio mal' inteso gl' auersarii sono trascorsi in grandi errori: cossi à l'opposito noi credemo et ueggiamo aperro, che dal contrario di questo. principio lui há peruertita tutta la cofideratio naturale. F.L. Soggionge. Bisogna duque che peggiamo le é possibile che sa corpo semplice di grandezza infinita: il che primetamente dene effer mostrato impossibile in quel primo corpo che fi muoue circularmente ippresto ne D.ii. gl'al-

gl'altri corpi , per che essendo ogni corpo 6 semplice o composto, questo che é composto siegue la disposition di quello che é semplice. Se dumque gli corpi semplici non sono infiniti ne di numero, ne di grandezza : necessariamente non potra effer tale corpo composto. PHI. Promette molto bene per che se lui pro uará che il corpo il quale é chiamato continente,et primo; fia continente, primo, et finito: sará ancho souerchio et uano di prouarlo appresso di corpi contenuti. ELP. Hor prous che il corpo rotondo non é infinito. Se il corpo rotondo éinfinito le linee che si partono dal mezzo faranno infinite, et la diftanza d' un femidiametro da l'altro (gli quali quanto più si discostano dal centro tanto maggior distanza acquistano) sará infinita : perche dalla additione delle linee secondo la longitudine, é necessa rio che siegua maggior distanza, et peró se le linee sono infinite, la distanza anchora sará infinita: Hor écosa impossibile che il mobile posla trascorrere distanza infinita : et nel moto circulare é bifogno che una linea semidiamerra le del mobile uengha al luogo dell' altro et altro semidiametro.

PHI. Questa raggione é buona ma non é á proposito contra l'intentione de gl'auersarii; perche giamai s' é ritrouato si rozzo, et d'in gegno si grosso; che habbia posto il mondo in finito, et magnitudine infinita, et quella mobile. Et mostra lui medesimo essersi dismenticato di quel che riferisce nella sua phisica: che quei

che

che hanno posto uno ente, et uno principio in finito, hanno posto similmente inmobile: et ne lui anchora, ne altro per lui potrà nominar mai: alchun philosofo, ó pur huomo ordinario, che habbia detto magnitudine infinita mobile. ma costui come sophista prende una parte della sua argumentatione dalla conclusione dell' auersario: supponendo il proprio principio che l'uniuerso é mobile, anzi che si muone, et che é di figura spherica: Hor uedete se de quante raggioni produce questo mendico, se ne rirroue pur una che argumente contra l'intentione di quei che dicono uno infinito, inmobile, infigurato, spaciocissimo continente de innumerabili mobili che fon gli mondi, che fon chiamati aftri da altri, et da altri fphere : vedete un poco in questa et altre raggioni se mena presuppositi conceduti da alchuno . ELP. Certo tutte le fei raggioni fon fondate fopra quel prefuppolito cioé che l' auerfario dica che l' universo fia infinito, et che gli admetta che quello infinito fia mobile : il che certo é una sciocchezza anzi una irrationalità se pur per sorte non uoglamo, far concorrere in uno l'infinito moto et l'infinita quiete, come mi verificafte hieri in propofiro di mondi particolari. PHI. Questo non uoglo dire in proposito de l'universo, alquale per raggion ueruna gli deue effere attribuito il moto: perche questo non può, ne deue conuenire ne richiedersi à l'infinito : et giamai come é detto si troud chi lo imaginasse. Ma q: sto philosofo come quello che hauea caristia di D.iii terreno

terreno edifica tai cattelli in aria, ELP. Certo defiderarei un' argumento che impugnafle quo fto che dite, perche cinque altre raggioni che apporta questo philosofo rutte fanno il medefimo camino, et uanno con gli medelimi piedi. Però mi par cosa souerchia di apportarle. Hor dopo che hebbe prodotte queste che ucriano circa il moto mondano et circolare : procede à proponer quelle che son fondate sopra il moto retroset dice parimente estere impossibile che qualche cola fia mobile di infinito moto uerfo il mezzo, ó al baffo, oltre uerfo ad alto dal mezzo; et il proua prima dal canto di mo ti proprii di tai corpi, et quelto fi quanto à gli corpi estremi, si quanto à gli tramezzanti . Il moto ad alto (dice egli) et il moto al baffo fon contrarii : et il luogo del uno moto é contrario al luogo de l'altro moto. De gli contrarii anchora, fe l'uno é determinato, bisogna che sia determinato anchor l'altro, et il tramezzante che é partecipe de l'uno et l'altro determinato, convien che sia tale anchor iui: perche non da qualfinogla, ma da certa parte bisogna che fi parta quello che deue passar ultre il mezzo, perche è un certo termine onde cominciano, et éun altro termine oue fi finisceno i'limiti del mezzo : essendo dumque determinato il mezzo, bisogna che sieno determinati gl' estremi : et se gl' estremi son de terminati, bisogna che sia determinato il mez zo: et le gli luoghi fon determinati bifongna

che gli corpi collocati sieno tali anchora; perche altrimente il moto farà infinito. Oltre quanto alla gravità et leuità, il corpo che ua nerso alto, puó deuenire à questo che sia in tal luogo : per che nelluna inclination naturale é in uano Dumque non essendo spacio del modo infinito: non éluogo ne corpo infinito. Quanto al pelo anchora : non é graue et leue infinito, dumque non é corpo infinito : come énecellario che le il corpo grane é infinito; la fua gravita fia infinita : et quefto non fi puó fuggire : per che le tu uoleffi dire che il corpo infinito, há grauitá infinita, feguitarebono tre inconuenienti. Primo che medefima farebe la grauitá ó leuitá, di corpo finito et infinito pche al corpo finito grave per quanto é sopraavanzato dal corpo infinito, io farrò additione, o futtrattione, di altro et altro tanto fin che poffa aggiungere à quella medefima quantità di gra uita et leuita. Secondo che la grauita della gra dezza finita, potrebe effer maggiore che quel la de l'infinita : perche con tal raggione per la quale gli può effere equale, gli può anchora effere superiore con aggiungere quanto ti piace piu di corpo graue, o futtrarre di questo, ó pur aggiongere di corpo lieue. Terzo che la granita della grandezza finita et infinita sarebbe equale. et perche quella proportione che ha la gravita alla gravita, la medesima há la uelocitá alla uelocitá seguitarebe similmente che la medesinta, uelocità, et tardità si potrebere trouare in corpo. Djiii. finito

finito et infinito, 90. che la uelocità del corpo finito potrebe esser maggiore, di quella del infinito 30. che potrebe essere equale. O pur si come il graue eccede il graue, cossi la uelocità excede la uelocita: trouandos grauità infinità, sarà necessario che si muoua per alchun spacio in manco tempo che la grauità finita, ó uero non si muoua, perche la uelocità et tardità seguita la grandezza del corpo: onde non essen do proportione trà il finito et infisito, bisognara al fine che il graue infinito non si muoua: perche s'egli si muoue: non si muoue tanto velocemente che non si troue grauità finita, che nel medesimo tempo, per il medesimo spacio

faccia il medesimo progresso.

PHI. E'impossibile di trouare un'altro che fotto titolo di philosofo fengelle piu uane suppositioni et si fabricasse si stolte positioni al con trario, per dar luogo à tanta leuità, quanta fi uede nelle raggioni di costui. Hor per quan to appartiene à quel che dice de luoghi proprii, di corpi, et del determinato alto, basso, et infra, uorei sapere contra qual positione argumen te costui. Perche tutti quelli che poneno corpo et grandezza infinita;non poneno mezzo ne estremo in quella: Perche chi dice l'inane, il uacuo, l'ethere infinitoinon gli attribuice gra uità ne leuita, ne moto, ne regione superiore, ne inferiore, ne mezzana, et ponendo poi quelli incotal spacio infiniti corpi come é quelta terra, quella et quell' altra terra, questo fole quello et quell' altro fole; tutti fanno gli lor circuiti dentro

dentro questo spacio infinito, per spacii finiti et determinati. o pur circa gli proprii centri. Colli noi che fiamo in terra, diciamo la terra effere al mezzo(et tutti gli philotofi moderni et antichi fieno di qualtiuogla letta)diranno quelta effere in mezzo; fenza pregiudicare à luoi principii, come nordiciamo al riguardo dell' orizonte inagiore di questa etherea regione, che ne sta in circa terminara da quello equidiftante circo lo, al riguardo di cui noi fiamo come al centro: Come niente manco coloro che lono nella luna s' intendeno hauer circa questa terra, il sole, et altre et altre stelle, che sono circa il mezzo;et il termine de gli proprii semidiametri del proprio orizonte. Coffi non é più centro la terra, che qualfiuogla altro corpo mondano, et non fon più certi determinati poli alla terra; che la terra fia un certo et determinato polo à qualch' altro punto dell' ethere, et fpacio mondano, et fimilmente de tutti gl' altri corpi, li quali medefimi per diverti riguardi, tutti fono et centri, et punti di circunferenza, et poli, et zenithi : et altre differenze. La terra dumque non é absolutamente in mezzo de l'universo, ma al riguardo di questa nostra reggione. Procede dumq; questo disputante con petitione di principio, et presuppositione di quello che deue prouare. prende dico per principio l' equiualente à l'oppositio della contraria positione; pre supponendo mezzo et estremo contra quelli. che dicendo il mondo infinito insieme insieme negano queño eltremo et mezzo necellaria. mente:

mente : et per consequenza il moto ad alto ce Supremo luogho, et al ballo et infimo. Vederno dumque gli antichi, et neggiamo anchor noi, che qualche cofa viene alla terra, one fiamo; et qualche cofa par che fi parta della terra, ó pur dall luogo doue fiamo: done se diciamo et uoglam dire che il moto di tai cofe é ad alto et al ballo ; le intende in certa regione, in certi rifpet ti, di forte che se qualehe cofa allontanandofi da noi procede verto la luna; come noi diciamo che quella afcende color che fono nella luna nottri anticephi ditanno che descende. Que moti dumque che lono nell' universo non hanno differenza alchuna di su di giu di qua di la al rispetto dell' infinito universo: ma di finiti mondrche fono in quello, o prefi secondo le amplicudini di innumerabili orizonti mondani, o lecondo il numero di innumerabili aftri. Doue anchora la medelima cola fecondo il me defimo moto al riguardo de diverfi fi dice andar da alto et da baffo. Determinati corpi duq: non hanno moto infinito: ma finito et determinato circa gli proprii termini: ma de l'indeterminato et infinito, non é finito ne infinito. moto, et non é differenza di loco, ne di tempo. Quanto poi all' argomento che fa dalla gravità et leuria, diciamo che questo é un de piu bei frutti che potefie produte l'arbore de la ftolida ignoranza. perche granita (come dimoftraremo nel luogho di questa consideratione) non si troua in corpo alchuno intiero: et naturalmente chipofto et collocato et peró no fono. differenze

differenze che denno distinguere la natura di luoghi, et raggion di moto. Oltre che mostra remo che graue et liene uiene ad eller detta me desima cola secondo il medesimo appulso ce moto al riguardo di diuersi mezzi, come ancho al rispetto di diversi, medesima cola se dice effete alta et baffa : mouersi fu et giu. et questo dico quanto à gli corpi parriculari et mondi particulari. de quali nefluno é grave o lieue, et ne gli quali le parti allonranandosi et diffondendosi da quelli, si chiamano lieui : et ritornando à gli medesimi, si chiamano graui; come le particole de la terra ò di cose terrestri perio la circonferenza de l'ethere fe dicono falire, et perso il suo tutto se dicono descendere. Ma quanto all' uninerso, et corpo infinito, chi si ritrouo giamai che dicesse grane 6 lieue ; 6 pur chi puole tai principii, et deliró talmente che per confeguenza posta inferirle dal suo dire che l'infinito, sia graue ó lieue : debbia afcendere, montare, o poggiare? Noi mostraremo come de infiniti corpi che sono, nessuno é grane ne lieue. Perche queste qualitadi accadeno alle parti per quanto tendeno al suo tutto et lungo della fua conferuatione, et però non hanno riguardo all' universo; ma a gli propris mondi continenti, et intieri. come ne la terra nolendo le parti del fuoco liberatsi et poggiar uerlo il sole, menano sempre seco qualche portione de l'arida et de l'acqua à cui lon congionte, le quali effendono moltiplicare sopra è in alto, costi con proprio et naturalistimo appullo

44

appullo ritoruano al fuo luogo. Oltre et per confeguenza rinforzate che gli gran corpi fieno graui o licui pon é possibile, essendo l'uniuerlo infinito; et per tanto non hanno raggione di kontananza ó propingunta dalla ó alla circonferenza, ò centro ; Indi non é piu grane la terra nel suo luogo che il Sole nel suo, Saturno nel suo, la tramontana nel suo. Potremo peró dire che come sono le parti della terra che ritornano alla terra per la loro gravita, (che cossi uoglamo dire l'appulso de le parti al turto, et del peregrino al proprio loco) cossi sono le parti de li altri corpi, come possono esfer infinite altre terre ò di fimile conditione. infimiti altri toli ò fuochi, ó di simile natura : tutti si moueno dalli luohi circonferentiali al proprio continente come al mezzo : onde seguita rebe che fieno infiuiti corpi graui secondo il numero; non peró uerra ad effere gravita infinita come in un foggetto, et intenfiuamente; ma come in innumerabili foggetti et estenfiua mente : et questo équello che seguita dal dire di tutti gl'antichi et noftro; et contra questo non hebbe argumento alchuno questo dispurante. Quel dumque che lui dice dell'imposfibilità dell'infinito graue, é tanto uero et aper ro che é uergogna à farne mentione : et in mo do alchuno non appartiene à destruggere l'altrui, et confirmar la propria philosofia : ma son propositi tutti, et paroli gittati al uento. ELP. La uanita di costui nelle predette raggioni é piu che manifesta i di sorte che non bastarebbe tulta

tutta l'arte persuasiua di escularla: Hor udite le raggioni che soggionge : per conchiudere universalmente che non sia corpo infinito. Hor (dice lui)effendo manifelto à quelli che rimirano alle cofe particolari che non é corpo infinito : refta di uedere al generale le fia questo possibile : perche potrebe alchuno dire che fi come il modo é costi disposto circa di noi, costi no sia impossibile che sieno altri piu cieli : ma prima che venghamo à questo raggioniamo ge peralmente dell' infinito. E' dumque necessa rio che ogni corpo 6 sia infinito, et quelle d fia tutto di parte fimilari, odi parte diffimilari. et queste à costano di specie finite, o pur di specie infinite. Non é possibile che coste de infinite specie, se uoglamo presuppoere quelch' habbiamo detto, cioé che fieno piu mondi fimi li a questo perche si come é disposto questo mondo circa noi coffi fia disposto circa altri; et fieno altri cieli. Perche le ton determinati gli primi moti che sono circa il mezzo. bisogna che sieno determinati li moti secondi : et per tanto come gia distinguemo cinque sorte di corpi de quali dui son leplicemente graui 6 lieui, et dui mediocremente graui 6 lieui, et uno ne graue ne lieue, ma agile circa il centro : coffi deue effere ne gl'altri mondi, non é dum que possibile che coste di infinite specie. Non é anchora possibile che coste di specie finite, et primieramente proua che non costa di specie finite dissimilari per quattro raggioni de quali la Prima é che ciascuna di queste parti infinite fara

fará acqua ó fuoco et per confequenza cofa en ue o lieue, et quetto é ftato dimoftrato impoffibile, quando si é uifto che non é gravita ne leuita infinita. THE Noi habbiamo affai

51

So

CO

m

to

fe

derso quando rispondevamo á quello.

EL P. lo lo fo, foggionge la leconda rag. Dicendo che bisogna che di quelle fpecie cialcuna sia infinita, et per conlequenza il luoco di ciascuna deue effere infinito : onde segustará che il moto di ciascuna sia infinito, il che é impossibile:perche no può esfere che un corpo che ua giú, corra per mfinito al baffo il che émanifesto da quet che si troua in tutti moti et trasmutationi : come nella generatione non si cerca di fare quel che non può eller fatto : cossi nel moto locale non si cerca il luogo oue non si posta giunger mai, et quello che non é possibile che sia in Egitto é impossi bile che si muoua in nerso Egitto per che la na tura nesiuna cosa opra in uano, impossibile é dumque che cofa si muous uerfo la doue non puó peruenire. TH. A' questo si é risposto affai, et diciamo che son terre infinite, fon foli infiniti , é ethere infinito, o secondo il dir di Democrito et Epicuro é pieno et uacuo infinito. l'uno insito nel altro, et son diverse specie finite le une comprese da le aftre, et le une ordinate à le altre , le quali specie diuerle tutte le hanno come concorrenti à fare uno intiero universo infinito; et come anchora infinite parti de l'infinito in quanto she da innnite terre simili à questa prouiuiene viene in atto terra infinita, non come un solo continuo; ma come un compreso dalla innume rabile moltitudine di quelle, Similmente se intende de le altre specie di corpì, o sieno quattro, o sieno due, o sieno tre, o quante si uogla, non determino al presente: le quali come che sono parte (in modo che si posseno dir parte) de l'infinito, bisogna che sieno infinite, secondo la mole che resultada tal moltitudine,

Hor qui non bisogna che il graue uada in infinito al basso. Ma come questo grave uá al suo prossimo et connatural corpo; cossi quello al suo, quell' altro al suo : ha questa terra le parti che appartengono à leis há quella terra le parti fue appartenenti à fe : cossi há quell sole le sue parti che si dissondeno da lui , et cercano di ritornare à lui, et altri corpi similmente riaccogleno naturalmente le sue parti. Onde sicome le margi ni et le distanze de gl' uni corpi à gl' altri corpi fon finite; coffi gli moti fon finiti. et sicome nessuno si parte da Grecia per andare in infinito,ma per andar in Italia o in Egitto:coffi quan do parte di terra ó di fole si moue, non si propo ne infinito,ma finito et termine. Tutta volta es fendo l'universo infinito, et gli corpi suoi tutti trasmutabili : tutti per conseguenza dissonde no sempre da se, et sempre in se accogleno, man dano del proprio fuora, et accoglono dentro del peregrino:no ftimo che sia cola afforda et inco ueniente, anzi couenientiffima, etnaturale che si coo transmutation

l' c

reg

bit

qu

ui

pc

ha

mi

fo

Te

tr

finite possibili ad accadere ad un soggetto, et pero de particole de la terra uagar l'etherea regione et occorrere per l'in mento fpacio hora ad un corpo hora ad un altro: nen meno che ueggramo le medefime particole congiarsi di I rogo, di dispositione et di forma, essendono an chora apprello di noi : onde quelta terra fe é cterna et é perpetua, non étale per la confiftenza di sue medesime parti et di medesimi suoi in diuidni, ma per la uicissitudine de altri che diffoude et altri che gli succedeno in luogo di quelli: in modo che di medefima anima et inrelligenza, il corpo fempre fi ua a parte a parte cangiando, et rinouando: come appare ancho ne gl' animali, li quali non fi continuano altrimente fe non con gli nutrimenti che riceueno, et escrementiche sempre mandano: onde chi ben considera; sapra che giouani non habbiamo la medefina carne che haueuamo fancillis et uecchi non habbiamo quella medefima che quando erauamo giouani : perche fiamo in con tinua trasmutatione, la qual porta seco, che in noi continuamente influiscano nuovi atomi, et da noi se dipartano li già altre volte accolti. Co me circa il sperma giongendosi atomi ad atomi per la uirtu dell'intelletto generale et anima (mediante la fabrica in cui come materia concorreno) se viene a formare et crescere il corpo. quando l'influffo de gli atomi é maggior che l'efflusso. et poi il medesimo corpo é in certa confistenza quando l'estiusio e' equale à l' influsio, et al fine ua in declinatione esfendo l'efflutto

l'effluffo maggior che l'influffo, non dico l'effluffo et influffo affolutamente; ma l'effluffo del conueniente et natio, et l'influffo del peregrino et sconueniente, il quale non può effer ninto dal debilitato principio per l'effiusto, il quale é pur continuo del uitale, come del non uitale. Per uenir damque al punto, dico che per cotal uitiffitudine non é inconueniente, ma raggioneuolissimo dire che le parti et atomi habbiano corfo, et moto infinito, per le infinite uiciffitudini et transmutationi , tanto di forme quanto, di luoghi. Inconueniente farebbe, se come à prossimo termine prescritto di transmutation locale, ouer di alteratione, fi trouaffe cofa che tendesse in infinito;il che non puó effere : attefo che non fi tofto, una cola é mossa da uno , che si troue in un' altro luogo: é spoglata di una che non sa innestita di un altra dispositione, et lasciato uno, che non habbia preso un altro esfere, il quale necesfariamente feguita dalla alteratione, la quale necessariamente seguità dalla mutation locale. Tanto che il foggetto proffimo et formato non puó muouerfi le non finitamentesperche facilmente accogle un' altra forma, se muta loco. Il foggetto primo et formabile le muoue infinitamente, et secondo il spacio, et secondo il numero delle figurationi, mentre le parti della materia s' intrudeno, et extrudeno da questo in quello et in quell' altro loco, parte, et tutto,

ELP. lo intendo molto bene. Soggionge per terza raggione, che se si dicesse l'infinito

E.i. discreto

terr

in n

POD

fto

tion

laq

råt

din

per

ten

tef

Cra

COL

CUI

10

te

no

qu

alc

m

ÇD

di

discreto et disgionto : onde debbano effere in diuidui et particolari fuochi infiniti : et cialcun di quelli poi effere finito : nientemanco accaderá che quel fuoco che refulta da tutti gl' indiuidui debba effere infinito. THE, Questo giá ho conceduto; et per saper si questo lui non douea forzarsi contra di cio, da che non se guita inconveniente alchuno. perche se il corpo uien disgiunte ò diuiso in parte localmente distinte, de le quali l'una podere cento l'altra mille l'altra diece, feguitarà che il tutto ponde re mille, cento, et diece; ma ciò sarà secodo piu pefi discreti, et no secondo un peso cotinuo. Hor noi et gl'antichi non habbiamo per inconueniente che in parti discrete se ritroue peso infinito: perche da quelle resulta un peso logicamente, o pur Arithmetrica, & Geometricamente, che uera et naturalmente non fanno un pelo, come non fanno vna mole infinita; ma fanno infinite mole et pefi finiti : il che dire, imaginare, et ellere, non é il medefimo, ma molto diverso: perche da questo non seguita che fia un corpo infinito di una specie : ma una specie di corpo in infiniti finiti. ne é però un pondo infinito, infiniti pondi finiti : attefo che questa infinitudine non écome di cotinuo, ma come di discreti : li quali sono in un continuo infinito, che é il spacio, il loco, et dimensione capace di quelli tutti. Non é dumore inconveniente che sieno infiniti discreti graui, i'quali pon fanno un graue. Come infinite acqui le quali non fanno una acqua infimita,

nita, infinite parti di terra che non fanno una terra infinita : di forte che fono infiniti corpi in moltitudine li quali phyficamente non com poneno un corpo infinito di grandezza, et que to fá grandiffima differenza; come proportionalmente si uede nell tratto della naue. la quale niene tratta da diece uniti, et non sa ra mai tirata da miglaja de miglaja disuniti, et per ciascuno. ELP. Con questo et altro dire mille nolte hauete risoluto lo che pone per quarta raggione; la qual dice che se intende corpo infinito; é necessario che sia in teso infinito secondo tutte le dimensioni : onde da nessuna parte puó esfere qualche cosa extra di quello : dumque non é possibile che in corpo infinito sieno piu diffimili, de quali ciafcuno fia infinito. THE. Tutto questo é uero et non contradice à noi che habbiamo tante uolte detto, che son piu diffimili finiti in uno infinito, et habbiamo confiderato come questo sia. Forse proportionalmente come se alchnn dicesse esser più continui insieme, come per essempio et similitudine in un liquido luto, doue sempre et in ogni parte l'acqua é continuata á l'acqua, et la terra à la terra; doue per la insensibilità del concorso de le minime partidi terra,et minime parti di acqua; non si diranno discreti,ne piu continui: ma uno con tinuo, il quale non é aqua non é terra, ma é luta: doue indifferentemente ad un' altro può piacere di dire che non propriamente l'acqua é continuata á l'acqua, et la terra, á la terra, ma E.1. l'aqua

52

l'aqua à la terra et la terra à l'acqua. et può fis milméte venire un terzo che negando l'vno et l'altro modo di dire dica il luto effer cotinuato al luto: et fecodo quelta raggioni può effer pre fo l'yniuerfo infinito come un cotinuo, nel qua le no faccia piu discretione l'ethere interposto tra fi gran corpi, che far possa nel la luta quello aria che é traposto et interposto trá le parti de l'acqua et de l'arida, essendo differenza folo per la pocagine de le parti et minorità, et infen fibilità che è nella luta, et la grandezza, maggiorità, et fenfibilità delle parri che sono nell' universo, fi che gli contrarii et gli diversi mobili concorreno nella constitutione di uno con tinuo immobile, nel quale gli contrarii concorreno alla constitution d' uno, et appartengono ad uno ordine, et finalmente sono uno. Inconueniere certo et impossibile sarrebe ponere dui infiniti distinti l' uno da l'altro; atteso non farebe modo de imaginare come doue finisce l'uno cominci l'altro : onde ambi doi venessero ad haner termine l'uno per l'altro. Et e' oltre difficilissimo trouar doi corpi finiti in uno estremo et infiniti ne l'altro. ELP. Pone due altre raggioni per provar che non fia infinito di fimili parte , la prima é perche bifognarebe che aquello conuenesse una di queste specie di moto locale: et però o sarebe vna gra uità, o leuità infinita. ouero una circulatione infinita: il che tutto quanto fia impossibile habbiamo demostrato. TH. Et noi anchora habbiamo chiarito quanto questi discor fi,et

fi, et raggioni sieno uani t en che l'infinito in eutro non si muone, et che non el graue de lieue tanto esso, quanto ogn' altro corpo nel suo luogo naturale; ne pure le parti separate quan do saranno allontanate oltre certi gradi dal pro prio loco. Il corpo dumque infinito, secondo noi, non é mobile ne in potenza ne in atto, et non é graue ne lieue in potenza ne in atto, tan to mancha ch' haner possa granita de leutá infinita secondo gli principis nostrio di altri, contra gli quali costui edifica si belle castella.

ELP. La seconda raggione per questo é similmente uana perche uanamere dimanda se si muone l'infinito naturale o niolentemente: a chi mai disse che lo si moua, tanto in potentia

cola fanta et cola infinite, cio, oste ni osquip

ELP. Apprello proua che nonfin corpo infinito per le faggioni tolte dal moto in generale;dopo che ha proceduto per raggion rolta dal moto in comune. Dice dumque che il corpo infinito, non pué hauer attione nel corpo finito: ne tampoco patir da quello 3 et apporta tre propositions. Prima che l'infinito non pa tifce dal finito. perche ogni moto et per confegueza ogni paffione é in tempo : et fe é coffi; potrá auenire che un corpo di minor grandezza, potrá hauer proportionale passione à quella, però sicome é proportione del patiente finito all'agente finito; uerra ad effer fimile del pats ente finito, allo agente infinito. Questo fi ue de si poniamo per corpo infinito A. per corpo finito B,et per che ogni moto é in tempo, fia E.iii.

il tempo G, nel qual tempo A 6 muoue, 66 mosso. Prendiamo appresso un corpo di minor gradezza, il quale é B, et fia la linea Da gente circa un altro corpo(il qual corpo fia H) compitamente, nel medesimo tempo G. da questo ueramente si uedrá che fará proportione di D. agente minore, à B agente maggiore : si come é proportione del patiente finito H, alla parte finita A. la qual parte fia A Z. Hor quando mutaremo la proportione del primo agente al terzo patiente : come é pro portione del secondo agente al quarto patien se: cioé farà proportione di D, ad H, come é la proportione di B,ad A Z; B ueramente nel medelimo tempo G, lará agente perfetto in cosa finita et cosa infinita, cio é in AZ parte de l'infinito : et A infinito. Questo é impossibile, dumque il corpo infinito non può effere agente ne patiente : perche doi patienti equali, patiscono equalmente nel medefimo tempo dal medefimo agente, et il patiente mi nore patisce dal medefimo agente in tempo minore, il maggiore patiente in maggior tem po. Oltre quando sono agenti diuersi in tempo equale, et sicomplisce la lor attione : uerra ad effere proportione dell'agente, all'agente; come é proportione del patiente al patiente. Oltre ogni agente opra nel patiente in tempo finito (parlo di quello agente che uiene a fine della sua attione, non di quello di cui il moto é continuo, come può esser solo il moto della translatione) perche é impossibile che sia attione

tion finita in tempo infinito. Ecco dumque primieramente manifesto come il finito non può hauer attion compita nell'infinito.

# per appetent de G. tempo.

attachine don his in comma merche fittal firetoxee

### 

A.patiéte infinito. B. agéte finito maggiore.

A. parte del infinito.Z.

H. patiente finito. D. agente finito minore.

fineta i moo etl' acco e moodifale

Secondo si mostra medesimamente che l' in sinito non può essere agente in cosa sinita. Sia l'agente infinito A. et il patiente sinito B. et ponemo che A infinito é agente in B sinito in tempo sinito G. Appresso sia il corpo sinito D. agente nella parte di B. cio é B.Z. in medesimo tempo G. Certamente sará proportione del patiente B.Z. á tutto B patiente; come é proportione di D. agente, all' altro agente sinito H. et essendo mutata proportione di D. agente à B.Z. patiente, si come la proportione di H. agente à tutto B. per conseguen ra B sará mosso da H in medesimo tepo, in cui B.Z. ai en mosso da D. cioé in tempo G. nel qual

qual tempo Bé mosso dal infinito agente A. il che é impossibile. La quale impossibilità feguita da quelch' habbiamo detto; cioé che si cofa infinita opra intempo finito, bifogna chel' attione non fia in tempo, perche trá il finito et l'infinito non é proportione. Dumque ponen do noi doi agenti divertiti quali habbiano me defima attione in medefimo patiente ; necessariamente l'attion di quelli farà in doi tempi dinerfi : et fara proportion di tempo a tempo; come di agente ad agente. Ma se ponemo doi agenti de quali l'uno é infinito, l'altro finito hauer medefima attione in un medefimo patiente, sarà necessario dire l'un di doi , oche l' attion de l'infinito fia in uno istante, ouet che l'attione dell' agente finito fia in tempo infinito : l'uno et l'altro é impossibile.

G tempo.

tarita non può etta e apenca atrad

## SISTEM STREETS STREETS STREETS STREETS

A' agente infinito.

H. agente finito. B. patiente finito.

D. agente

## D. agente finito.

B. parte del finito patiente. Z.

Terzo si fa manifesto, come il corpo infinito non puó oprare in corpo infinito. Perche come éstato detto nella physica ascoltatione, éimpossibile che l'attione, o passione sia senza com pimento: essendo dumque dimostrato che mai puó eller compita Pattion dell' infinito in vno infinito, si potrà conchiudere che trà essi non pud esfere attione. Poniamo dum que doi infiniti de quah l' uno fia B, il quafe fia patiente da A in tempo finito G, perche l' attion finita necessariamente é in rempo finito : Poniamo appresso che la parte del patiente BD patisce da A: certo sará manifesto che la passion di questo niene ad effere in tempo minose che il tempo G. et sia questa parte fignificata per Z. Sará dumque proportione del tempo Z. al tem po G. si come é proportione di BD, parte del patiente infinito alla parte maggiore dell'infinito cio é à B. et questa parte sia fignificara per B, D, H, la quale é patiente da A nel tempo infinito G, et nel medefimo tempo gia da quello é stato patiente tutto l'infinito Bil che é fallo, perche é impossibile che sieno doi patienti de quali l'uno sia infinito et l'altro finito che patiscano da medesimo agente, per medesima attione, nel medefimo tempo : fia pur finito 6 (come habbiamo posto) infinito l'efficiente.

Tempo

# Tempo finito.

G. Z

### 

A. Infinito agențe.

infinito patiente.

B. D. H.

PHILO. Tutto quel che dice Aristotele noglo che sia ben detto quando sará bene applicato, et quando concluderá á propofito : ma (come habbiamo detto) non é philosofo ch' habbia parlato dell' infinito i dal cui modo di ponere ne possano seguitare cotali in conuenienti . Tutta uia non per rispondere à quel che dice, perche non é contrario à noi; ma folo per contemplare l' importanza de le fue fentenze : essaminiamo il suo modo di rag gionare. Prima dumque nel suo supponere procede per non naturali fondamenti, uolendo prendere questa et quella parte de l'infinito; effendo che l'infinito non può hauer parte, se non voglamo dir pare che quella

DIALOGO SECONDO quella parte é infinita : essendo che implica contradittione che ne l'infinito sia parte mag giore, et parte minore, et parte che habbia maggiore et minore proportione à quello : efsendo che all'infinito non piu ti auicini per il centinaio che per il ternario, perche non meno de infiniti ternarii, che de infiniti centenarii costa il numero infinito. la dimensione infinita non é meno de infiniti piedi, che de infinite migla : peró quando uoglamo dir le parti dell'infinita dimensione, non diciamo cento migla, mille parasanghe; perche queste nientemanco poson esser dette parti del finito: et ueramente son parti del finito solamente, al cui tutto hanno proportione : et non possono effere, et non denno effer stimate parti de quel lo à cui non hanno proportione. Coffi mille anni non son parte dell' eternità, perche non hanno proportione al tutto : ma fi bene fon parti di qualche misura di tepo, come di diece mille anni, di cento mila fecoli. E L PINO. Hor dumo; fatemi intendere. Quali direte che fon le parti dell infinita duratione?

PHILOT. Le parti proportionali della duratione le quali hanno proportione nella duratione, et tempo: ma non gia ne l'infinita duratione, et tempo infinito; perche in quelo il tempo massimo, cioé la grandissima parte proportionale della duratione, uiene ad essere equivalente alla minima, atteso che non son piu gl'infiniti secoli, che le infinite hore: dico che ne l'infinita duratione, che é l'eternità

non sono piu le hore che gli secoli di sorte che che ogni cosa che si dice parte del' infinito, in quanto che è parte de l'infinito è infinita cossi nell'infinita duratione, come nel'infinita mole. Da questa dottrina possete considerare quan to sia circonspetto Aristotele nelle sue suppossitioni quando prende le parti finite de lo infinito, et quanta sia la forza delle raggioni di alchuni Theologi quando dalla eternità del tempo noglono inferir lo inconueniente di tanti infiniti maggiori l'uno de l'altro, quante possono esser specie di numeri. da questa dottrina dico hauete modo di estricarui da innumerabili labirinti.

EL. Particolarmente di quello che fa al propo fito nostro de gl'infiniti passi, et infinite migla che uerrebono à fare un infinito minore, et un' altro infinito maggiore nell' inmélitudine de l' vniuerfo. Hor feguitate. PH. Secondo nel fuo in ferire non procede demostratiuamente Aristo tele. Perche da quel che l'universo é infinito, et che in elfo (non dico di ello perche altro, é dir parti nell'infinito altro parti dell'infinito) fieno infinite parti che hanno, tutte attione et passione, et per conseguenza trasmutatione in tra de loro: uuole inferire o che l'infinito habbia atrione ó passione nel finito, ó dal finito, ouer che l'infinito habbia attione nel infinito. et questo parisca et sia trasmutato da quello. Questa illatione diciamo noi che non uale phi ficamente; benche logicamente sia uera: atteso che quantumq; coputando con la raggione ritrous0

1

ritrouiamo infinite parti che sono attiue, et infinite che lono patfine; et queste fieno prese co me un contrario, et quelle come un' altro contrario: nella natura poi, per efferno queste par ti disgionte et separate, et con particolari termini diuse, come ueggiamo : non ne forzano ne inclinano à dire che l'infinito fia agente, ò patiente: ma che nell' infinito, parte finite innumerabili hanno attione et passione. Concedesi dumque non che l'infinito sia mobile et al terabile : ma che in esto sieno infiniti mobili et alterabili : non che il finito patisca da l'infinito, ne che l'infinito dal finito, ne l'infinito da l'infinito secondo phisica et naturale in finità: ma secondo quella che procede da una logica et rationale aggregatione, che tutti graui computa in un graue: benche tutti graui no fieno un graue, ftante dumque l' infinito et tutto inmobile, inalterabile, incorrottibile; in quello potiono effere, et ui fon moti et alterationi innumerabili et infiniti, perfetti, et compiti. Giongi à quel ch' é detto, che dato che fieno doi corpi infiniti da un lato, che da l'altro lato uegnano à terminarfi l' un l' altro ; non seguitará da questo quelche Aristotele pen fa che necessariamente seguita : cioé che l'attione et passione sarebono infinite, atteso che se di questi doi corpi l'uno é agente in l'altro; no fara agente secondo tutta la sua dimensione et grandezza: perche non é uicino, profilmo, gionto, et continuato à l'altro secondo tutta quel la, et secondo tutte le parti di quella, Perche poniamo

#### DIALOGO SECONDO

niamo calo che fieno doi infiniti corpi A. et B. gli quali fon continuati, 6 congionti infierne nella linea o superficie F. G: Certo non uerran no ad oprar l' uno contra l'altro secondo tutta la uirtú; perche non sono propinqui l'uno á l' altro fecondo tutte le partiressendo che la continuatione non possa essere se non in qualche termine finito. Et dico di uantaggio che benche supponiamo quella superficie ó linea effere infinita : non seguitara per questo che gli corpi continuati in quella caggionino attione et palfione infinita, perche non sono intense, ma esten se i come le parti sono estense: onde auiene che in nessuna parte l'infinito opra secondo tutta la fua uirtu, ma estensiuamente secondo parte et parce, discreta et separatamente.

| A | 10   | 1) F CA | M<br>N<br>O | Lulis |
|---|------|---------|-------------|-------|
|   | 20 . | 2 ( )B  | N           | R     |
|   | 30   | 3( )C   | 0           | В     |
|   | 40   | 4) GCD  | P           | Hoose |

Come per essempio le parti di doi corpi contrarii che possono alterarsi sono le uicine come A et 1. B et 2. C et 3. D et 4. et cossi discorren do in infinito : doue mai potrai uerificare attione intensiuamente infinita : perche di que doi corpi le parti non si possono alterare oltre certa, et determinata distanza ; et peró M, et 10. N et 20. O et 30. P et 40. non hanno attitudine ad alterarsi : Ecco dumque come posti doi corpi infiniti, non seguitare be attione infinita.

Dice

Dico anchoaa di nantaggio, che quantumque fi suppona et conceda che questi doi corpi infiniti potessero hauer attion l'un contra l'altro intenfinamente, et secondo tutta la loro uirtu riferirle l'uno à l'altro; per questo non seguita rebe affetto di attione, ne passione alchuna, per che non meno l' uno é valente ripugnando et rifistendo; che l'altro possa essere impugnando et infiftendo, et però non seguitarrebe altesatione alchuna. Ecco dumque come da doi infiniti contrarii contraposti, 6 feguita alteratione finita; 6 feguita nulla á fatto, ELP. Hor che direte al supposito de l' un corpo contrario finito, et l'altro infinito : come fe la terra fusse un corpo freddo, et il cielo fuse il fuoco, et tut ti gl'aftri fuochi, et il cielo inmenso, et gl'aftri innumerabili ? uolete che per questo seguite quel che induce Aristotele, che il finito sarebbe afforbito da l'infinito?

PHILO. Certo non. come si può rapportar da quel ch' habbiamo detto; perche essendo la uirtu corporale distesa per dimensione di corpo infinito: non uerrebe ad essere essiciente contra il finito con uigore et uirtu infini ta: ma con quello che può dissondere dalle parti finite, et secondo certa distanza rimosse: atreso che è impossibile che opre secon do tutte le parti, ma secondo le prossime sola mente, come si uede nella precedente demostra tione, doue presupponiamo A et B doi corpsi infiniti, li quali non sono atti à transmutar l'

an l'altro le mon per le parti

che fono della diftanza tra io, 20, 30, 40, et M. N, O, P, et per tanto nulla importa per far mag gior et piu uigorola attione, quantumque il corpo B. corra et cresca in infinito: et il corpo A rimagna finito. Ecco dumque come da doi contrarii contraposti sempre seguita attione finita et alteratione finita; non meno supponendo di ambi doi infinito l'uno, et l'altro finito; che supponendo infinito l'uno et l'altro. ELP. Mi haucte molto fatiffatto di for te che mi par cosa souerchia di apportar quell' altre raggioni faluaticine con le quali unol dimostrar che estra il cielo non sia corpo infinito : come quella che dice. Ogni corpo che é in loco é sensibile : ma estra il cielo non é corpo fenfibile, dumque non ui é loco. O' pur coffi ogni corpo fenfibile é in loco, extra il cielo non ¿loco, dumque non ui é corpo. auzi mancho ui é extra: perche extra fignifica differenza di loco, et di loco fensibile et non spirituale et intelligibile corpo, come alchuno potrebe dire : le é sensibile ; e' finito. PHI. lo credo et intendo che oltre et oltre quella margine imaginata del ciclo, sempre sia etherea regione, et corpi modani, aftri, terre, foli, et tutti fenfibili absolutamente, secondo se et à quells che ui sono 6 dentro 6 da presto : benche non sieno sen sibili à noi per la lor lontanza et distanza. Et in questo mentre confiderate qual fondamento prende costui che da quel che non habbiamo corpo sensibile oltre l'imaginata circonferenza; uuole che non sia corpo alchuno. et peró lui fi fermo

0

ic

.

ľ

.

n

fi fermo a non credere altro corpo che l'ortaua fphera oltre la quale gl' Astrologi di suoi tempi non haueano compreso altro cielo. Et per ció che la uertigine apparente del mondo circa la terra referimo fempre ad un primo mo bile sopra tutti gl' altri : puosero fondamenti tali, che lenza fine lempre oltre fono andati giongendo sphera à sphera, et hanno trouate l' altre fenza stelle, et per confequenza fenza corpi sensibili, in tanto che le Astrologice suppositi oni et phantafie condannano questa fentenza. Viene affai piu condannata da quei che meglo intendeno qualmente gli corpi che si dicono appartenere all' otrauo cielo non meno hanno distintion tra esti di maggiore et minor diftanza dalla superficie della terra, che gl'altri fette, perche la raggione della loro equi di stanza depende solo dal falsissimo supposito della fission de la terra; contra il quale crida tutta la natura, et proclama ogni raggione, et fententia ogni regolato et ben informato intelletto al fine. Pur sia come si uvole, é detto contra ogni raggione, che ini finisca et fi termine l'universo done l'attatto del nostro senfo si conchiude, perche la tensibilità é causa da far inferir che gli corpi sono: ma la negation di quella la quale può effer per difetto della potenza sensitiua, et non dell' ogetto sensibile: non é sufficiente ne per lieue suspitione che gli corpi non fieno. Perche se la uerità dependesse da simil sensibilità:sarebbono tali gli corpi che appaiono tanto propinqui et adherenti l'uno F. all'al-

all'altro. Ma noi giudichiamo che tal stella par minore nel firmaméto, et é detra della quar ta et quinta grandezza; che farà molto maggiore di quella che é detta della seconda et prima, nel giudicio della quale se inganna il senso che non é potente à conoscere la raggione della distanza maggiore, et noi da questo che habbiamo conosciuto il moto della terra, sappiamo che quei mondi non hanno tale equidistanza da questo, et che non sono come in uno deferente. ELP. Volete dire che non fono come impiastrati in una medefima cupola; co la indegna che gli fanciulli la possano imaginare, che forse crederebono che se non fusiero attaccari alla tribuna et lamina celefte con buona colla, ouer inchiodati con tenacissimi chiodi caderebono sopra di noi non altrimente che gli grandini dall' aria vicino. Volete dire che quelle altre tante terre, et altri tanti spaciosissimi corpi, tegnono le loro regioni et sue distanze nell'ethereo campo, non altrimente che questa terra, che con la sua riuolutione fa apparir che tutti insieme come concathenati si suolgano circa lei . Volete dire che non bifogna accettare corpo spirituale extra l'ottaua o nona spheraima che questo medesimo aere come é circa la terra, la luna, il fole continente di quelli: cossi si ua amplificando in infinito al la continenza di oltri infiniti aftri et grandi animali : et questo aere uiene ad effere loco comune et universale, et che tiene infinito spaciole seno non altrimente continente in tutto l'um

D

l'uni uerfo infinito, che in quefto fpacio fensibile à noi pet tapte et si numerose lampe. Vole te che non fia l'aria et questo corpo continente che fi muona tircularmente o che rapifca gl' aftri come la terra et la luna et altri ; ma che quelli fi muouano dalla propria anima per gli suoi spacii, hauendono tutti que proprii moti che sono oltre quel mondano che per il moto della terra appare, et oltre altri che appaiono comuni á tutti gl' aftri, come attaccati ad un mobil corpo, i quali tutti hanno apparenza per le diverse differenze di moto di questo aftro in cui fiamojet di cui il moto é infenfibile a noi. Volete per consequenza che l'aria, et le parti che fi prendeno nell' etherea regione non hanno moto se non di restrictione et amplificatione, il quale bisogna che sia per il pro gresso di questi solidi corpi per quello; mentre gl' uni s' aggirano circa gl' altri, et mentre fa di mestiero che questo spiritual corpo empia il tutto. ' PHI. Vero, Oltre dico, che questo infinito et inmenso é uno animale, ben che non habia determinata figura, et senso che fi referifca à cofe efteriori : perche lui ha eutra l'anima in fe,et tutto lo animato comprende. et é tutto quello. Oltre dico non seguitar in conveniente alchung, come di doi infiniti, per che il mondo essendo animato corpo, in esso é infinita uirtu motrice, et infinito foggetto di mobilità, nel modo che habbiamo detto difcretamente : perche il tutto continuo é immobile tanto di moto circulare, il quale

é circa il mezzo, quanto di moto retto che é dal mezzo, ó al mezzo : essendo che non habbia mezzo ne estremo. Diciamo oltre che moto di grave et leue non solo non é conveniente à l'infinito corpo; ma ne manco à corpo intiero et perfetto che sia in quello, ne à parte di alchun di questi la quale é nel suo loco, et gode la sua natural dispositione : Et ritorno a dire che nulla é grave o lieue affoluta ma respettiuamente, dico al riguardo del loco uerlo al quale le parti diffusse et disperse si ritirano, et congregano. Et questo baste hauer confiderato hoggi quanto á l' infinita mole del universo, et domani ui aspettaró per quel che uolete intendere quanto a gl' infiniti mon di che sono in quello. ELP. Io benche per questa dottrina mi creda esfer fatto capace di quell' altra : tutta nolta per la speranza di vdir altre cose particolari et degne riornaró. FRV. Et io uerré ad effere auditore solamente.BVR Et jo che come a poco a poco , piu et più mi uó accostando all' intenderui : cossi à mano à mano uegno à stimar uerisimile et forse uero quelche dite.

Fine del Secondo Dialogo.

Dialogo



# Dialogo Terzo.

#### Philotheo.



NO dumque é il cielo, il spacio immenso, il seno, il continente uniuersale, l'etberea regione per la quale il tutto discorre et si muoue. Ini innumerabili stelle, astri,

globi soli, et terre sensibilmente si neggono, et infiniti raggioneuolmente si argumentano. L' vaiuerso, immenso, et infinito, e il composto che resulta da tal spacio et tanti compresi corpi. ELP. Tanto che non son sphere di super sicie concaua et connessa, non sono gl' orbi deferenti: ma tutto è un campo, tutto è un ricetto generale. PHI. Cossi é. ELPI. Quello, dumque che há satto imaginar diversi cieli, son stati gli diversi moti astrali, con questo che si uedeua un cielo colmo di stelle suoltarsi circa la terra: senza che di qué lumi in modo al-

F.3. chuno

chuno si uedefle l'uno allontanarfi da l'altro: ma ferbando fempre la medefima diffanza et relatione infieme con certo ordine, si uerfana no circa, la terra non altrimente che una ruota, in cui sono inchiodati specchi innumerabili, si riuolge circa il proprio alle. La onde é ftimato euidentissimo come al senso de gl'occhi, che à qué luminosi corpi non si couiene moto proprio, come esti discorrer postano qual ucel li per l'aria: ma per la reuolution de gl' orbi ne quali sono affisti, fatta dal diuino polso di qualche intelligenza. THE. Coffi comunmente si crede : ma questa imaginatione (com preso che sarà il moto di questo astro mondano in cui fiamo, che senza esfere affisso ad orbe alchuno, per il generale et spacioso campo, affagitato dall' intrinfeco principio, propria anima, et natura, discorre circa il sole, et si uersa circa il proprio centro) auerra che sia tolta, et faprita la porta de l'intelligéza de gli principii ueri di cole naturali, et a gran passi potremo discorrere per il camino della uerità, la quale ascosa sotto il uelame di tante sordide et bestiale imaginationi, sino al presente é stata occolta, per l'ingiuria del tempo, et uiciffitudine de le cose, dopo che al giorno de gl'antichi sapienti succese la caliginosa notte di temerari Sophisti .

> Non stá. sí suolge et gira Quanto nel ciel, et sott'il ciel si mira. Ogni

Ogni cosa discorre hor alto hor basso,
Benche sie n' lungo o'n breue;
O' sia graue ó sia leue;
Et forse tu uá al medesmo passo,
Et al medesmo punto
Tanto il tutto discorre sin ch' é giunto.
Tanto gira sozzopra l'acqua il buglo,
Ch' una medesma parte
Hor di su in giu, hor di giu in su si parte,
E il medesmo garbuglo
Medesme tutte sorti à tutti imparte.

ELPI. Certo non é dubio alchuno che quella phantalia de gli stelliseri, siammiseri, de gl'assi, de gli deserenti del seruiggio de gl'epi cicli, et di altre chimere assai, non é caggionata da altro principio che dal imaginarsi (come appare) questa terra estere nel mezzo, et centro de l'universo: et che essendo lei sola inmo bile, et sissa il tutto uegna à suoltarglesi circa.

PHI. Questo medesimo appare á quei che sono ne la luna, et ne gi altri astri che sono in questo medesimo spacio, che sono ó terre, ò so li. ELP. Supposto dumque per hora che la terra con il suo moto caggiona questa apparenza del moto diurno et mondano, et con le diuerse disferenze di cotal moto caggiona qué entri che si ueggono medesimi conuenire a stel le innumerabili: noi rimarremo á dire che la luna (che e' un' altra terra) si muoua da per F.4. lei

lei per l' aria circa il sole. Medesimamente Venere, Mercurio et gl'altri che son pur altre terre, fanno i lor discorsi circa il medesimo padre de uita. PHI. Cossi é. Moti proprii di ciascuno son quei che si neggono oltre questo moto detto mondano, et proprii de le chiama te fife (de quali l'uno et l'altro fi denno referire alla terra) et cotai moti sono di piu che di tante differenze, che quanti son corpisdi sorte che mai fi uedranno doi aftri convenire in uno et medefimo ordine et mifura di moto le fi uedra moto in quelli tutti; quali non mostrano uariatione alchuna per la gran distanza che hanno da noi. Quelli quantumque facciano lor giri circa il fuoco folare, et circa i'. proprii centri si conucrtano per la participazione del vital calore; le differenze de loro approssimarfi, et lontanarsi non possono esfere da noi comprese. PHI. Costi é. ELP. Sono dumque soli innumerabili, sono terre infinite che similmente circuiscono qué soli ; 'come ueggiamo questi sette circuire questo sole à noi uicino. PHIL. Cossi é. ELP. Come dumque circa altri lumi che fieno gli foli,non ueggiamo discorrere altri lumi che sieno le terre: ma oltre questi non possiamo compren dere moto alchuno; et tutti gl'altri mondani corpi (eccetto anchor quei che son detti comete) si ueggono sempre in medesima dispositione et distanza? PHIL. La raggione é, per che noi ueggiamo gli soli che son gli piu gran di,anzi grandissimi corpi : ma non ueggiamo le terre

le terre le quali per esserno corpi molto minori, sono inuisibili: come non é contra raggione che sieno di altre terre anchora che uerfano circa questo sole, et non sono à noi manifeste ó per lontananza maggiore, o per quantita minore, ò per non hauer molta superficie d' acqua, 6 pur per non hauer detta superfice riuolta a noi et opposta al sole, per la quale come un cristallino spechio concependo i luminofi raggi fi rende uifibile : la onde non é marauigla, ne cofa contra natura che molteuolte vdiamo il sole effereralchunaméte eclissato, sen za che tra lui et la nostra vista si venesse ad inter porre la luna. Oltre di uifibili possono essere ancho innumerabili acquosi lumi(cioé terre de le quali le acqui son parte ) che circuiscano il fole; ma la differenza del loro circuito é insen fibile per la distanza grande, onde in quel tardiffimo moto, che si comprende in quelli che fono uifibili fopra, 6 oltre Saturno, non si uede differenza del moto de gl'uni et moto de gl'altri, ne tampoco regola nel moto di tutti circa il mezzo, 6 poniamo mezzo la terra, 6 fi pona mezzo il sole. ELP, Come uoleui dumque che tutti quantumque distantissimi dal mezzo cioé dal fole, potessero raggioneuolmente participare il uital calore da quello?

PHI. Da questo che quanto piu sono lontani, fanno tanto maggior circolo: quanto piu gran circolo fanno, tanto piu tardi si muoueno circa il sole: quanto piu si muoueno tar di, tanto piu resisteno a gli caldi et insocati

raggi

raggi di quello. ELP. Voleuate dumque che qué corpi béche fuffero tanto discosti dal fole. pollono peró participar tanto calor che bafto: perche uoltandofi più uelocemente circa il pro prio centro, et più tardi circa il fole; postono non folamente participar altre tanto calore, ma anchor di uantaggio le bisognasse; atteso che per il moto piu ueloce circa il proprio centro, la medefim a parte del conuesto de la terra che nonfu tanto scaldata, piu presto torni à risto. rarsi; per il moto più tardo circa il mezzo fo cofoset star piu saldo all' impression di quello: uegna à riceuere piu uigorosi gli fiammiferi raggi. ELP Dumque volete che se gl'aftri che sono oltre Saturno, come appaiono, sono peramente immobili: perranno ad efferegli innumerabile soli ó fuochi piu et meno a noi fenfibili, circa gli quali discorreno le propin que terre à noi insensibili. PHL Costi bifognarebbe dire, attefo che tutte le terre fon degne di hauer la medesima raggione, et tutti gli foli la medefima : ELP. Volete per que fto che tutti quelli fieno foli ? PHI. Non, perche non só se tutti ó la maggior parte sieno inmobili : 6 se di quelli, alchuni si giremo cir ca gl'altri; perche non é chi l'habbia offerna to, et oltre non é facile ad offernare; come non facilmente si uede il moto et progresso di una cola lontana, la quale à gran tratto non facilmente si uede cangiata di loco, ficome accade nel ueder le naui poste in alto mare.

Ma sía come fi unole, effendo l'uninerfo in finito.

infinito, bisogna al fine che sieno piu foli : per che é impossibile che il calore et lumedi uno particolare posta diffondersi per l'immenfo. come poté imaginarsi Epicuro le é vero quel che altri riferiscono. Per tanto sitichiede an cho che sieno soli innumerabili anchora, de quali molti fono à noi uifibili in specie di pis ciul corpo: ma tale parra minor aftro che fara molto maggior di quello che ne pare massimo ELP. Tutto questo deue al meno esfer giudicato possibile et conueniente. PHI. Circa quelli possono uersarsi terre di piu grande, et piu picciola mole che questa ELP. Come conoscerò la differenza? come (dico) distingu eró gli fuochi da le terre? PHI. Da quel che gli fuochi fon fissi et le terre mobili : da che gl' fuochi scintillano et le terre non, de quai segni il secondo é piu sensibile che il primo. ELP. Dicono che l'apparenza del scintillare procede dalla distanza da noi. PHI. Se ció fulle, il sole non scintillarebbe più di tut ti; et gl'aftri minori che son piu lontani scin. tillarebono piu che gli maggiori che son piu uicini. ELP. Volete che gli mondi ignei fieno costi habitati come gl' aquei? PHIL Niente peggio, et niente mancho. ELP. Ma che animali possono viuere nel fuoco?

PHI. Non uoglate credere che quelli fieno corpi de parti fimilari; perche non farebono mondi, ma masse uacue, uane, et sterili.

Però é conueniente et naturale ch' habbiano la diuersita de le parti, come questa, et altre terre banno la dinerfità di proprii mem bri, benche questi sieno sensibili come acqui illustrate, et quelli come luminose fiamme.

ELP. Credere che quanto alla confiftenza et solidità la materia prossima del sole sia put quella che é materia proffima de la terra? (per che fo che non dubitate effere una la materia primiera del tutto) PHI. Cossi é certo, lo intele il Timeo, lo confirmo Platone, tutti ueri philosofi han conosciuto, pochi l'hanno esplicato, nessuno á tempi nostri s'é ritrouato che l'habbia inteso, anzi molti con mille modi nanno turbando l'intelligenza il che é ane nuto per la corrottion de l'habito, et difetto di principii ELP. A' questo modo d'intendere se non é peruenuta, pur pare che s'accoste la dorta ignoranza del Culano quando parlando de le conditioni de la terra dice questa fentenza. Non douete stimare che da la of-, curità et negro colore possiamo argumen-, tare che il corpo terreno fia uile , et piu de gl'altri ignobile ; per che se noi fussimo ha , bitatori del fole, non uedremmo cotal chi , arezza che in quello neggiamo da questa re , gione circumferentiale à lui : oltre ch'al , presente se noi ben bene fissaremo l'occhio in , quello, scuopsiremo ch' há verso il suo mez , zo quasi una terra, ó pur come un' humido et uno nuuolos ò corpo che come da un cerchio cirfumferetiale diffonde il chiaro et radiante , lume, onde non meno egli che la terra uiene , ad effer composto di proprii elementi. PHI,

PHI. Sin qua dice divinamente, ma seguitate apportando quel che soggionge, EL. Per quel che foggionge si può dar ad intendere che que fta terra fia un' altro fole, et che tutti gl' aftii fieno medefimamente foli. Dice coffi. S'alchuno fusie oltre la region del fuoco, verrebe " questa terra ad apparire una lucida stella nella " circuferenza della sua regione per mezzo del ' fuoco; no altrimete che a noi che fiamo nella " circumferenza della regió del fole, appare luci . diffimo il fole: et la luna non appare fimilmente lucida: perche forse circa la circumfe- 6 renza di quella noi fiamo uerso le parti piu " mezzane, 6 (come dice lui) centrali, cioé nella region humida et acquosa di quella: et per 6 tanto beche habbia il proprio lume; nulla di 6 meno nó apparetet folo veggiamo quello che nella superficie aquea uien caggionato dalla " reflession del lume solare. PHI. Há molto conosciuto, et uisto questo galant'huomo, et é ueramente uno de particularissimi ingegni ch' habbiano spirato sotto questo aria: ma quan to all'apprension de la uerità, há fatto qual nuotatore da tempestosi flutti hor messo alto, hor ballo; per che no uedea il lume continuo, aperto, et chiaro, et no nuotaua come in piano et tranquillo, ma interrottamente et con certi interualli : la raggion di questo é che lui non hauea euacuati tutti gli falsi principii de quali era imbibito dalla commune dottrina, onde era partito; di sorte che forse per industria gli tien molto à proposito la intitulation fatta al

suo libro della detta ignoranza, ó della ignorante dottrina. ELP. Quale é quel principio che lui no ha euacuato, et douea euacuarfi ? PHI. Che l'elemento del foco sia come l' aria attrito dal moto del cielo; et che il foco sía un corpo fottiliffimo : contra quella realità et verità che ne si fà manifesta per quel che ad altri propositi et ne gli discoisi proprii consideramo: doue si conchiude effer necessario che sia costi un principio materiale solido et consistente del caldo, come del freddo corpo; et che l'etherea regione non può effer di fuo. co, ne fuoco; mainfocata, et accesa dal uicino folido et spesso corpo, quale éil sole. Tanto che doue naturalmente possiamo parlare, non é mestiero di sar ricorso alle mathematiche pha tasic .

Veggiamo la terra hauer le parti tuttele quali da perse non sono lucide: ueggiamo
che alchune possono lucere per altro, come la
sua acqua, il suo aria naporoso, che accogleno
il calore et lume dal sole, et possono transfondere l'uno et l'altro alle circostante regioni.
Per tanto è necessario che sia un primo corpo
al quale connegna insieme essere per se lucido,
et per se caldo, et tale non può essere se non é
constante, spesso, et denso; perche il corpo raro et tenue non può essere suggetto di lume
ne di calore, come altre nolte si dimostra da
noi al suo proposito. Bisogna dumque al sine
che li doi fondamenti de le due contrarie prime qualitadi attive sieno similmente constan

ti,et che il sole secondo quelle parti che in lui son lucide et calde sia come una pietra o un folidissimo infocato metallo, non dirò metallo liquabile, quale il piombo, il bronzo, l'oro, l' argento; ma qual metallo illiquabile, non gia ferro che é infocato: ma qual ferro, che é foco istello, et che come questo astro in cui siamo per se é freddo, et oscuro, niente partecipe di calore et lume, senon quanto é scaldato dal so le : cossi quello é da per se caldo et luminoso niente partecipe di freddezza, et opacità, senon quanto é rinfrescato da circonstanti corpi, et há in se parti di acqua come la terra há parti di fuoco: Et però come in questo corpo freddiffimo, et primo freddo, et opaco, fono anima li che uiuono per il caldo et lume del fole : cos si in quello caldiffimo et lucente son quei che uegetano per la refrigiratione di circostanti freddi: et sicome questo corpo é per certa participatione caldo nelle sue parti diffimila ri; talmente quello é secondo certa participatione freddo nelle fue. ELP. Hor che dite del lume ?

PHILOTH. Dico che il sole non luce al sole, la terra non luce a la terra, nessuno corpo luce in se, ma ogni luminoso luce nel spacio cir ca lui. Però quantumque la terra sia un cor po luminoso per gli raggi del sole nella superficie cristallina: il suo lume non é sensibile à noi, ne à color che si trouano in tal superficie; ma à quei che sono à l'opposito

di quella; come oltre dato che tutta la superficie del mare la notte fia illustrata dal splendor de la luna : à quelli peró che uanno per il mare, non appare le non in quanto à certo fpacio che é à l'opposito uerso la luna; à r'quali se fusse dato di alzarsi piu et piu uerso l'aria sopra il mare, fempre piu et piu gli uerrebbe à crescere la dimension del lume, et uedere più spacio di luminoso campo. Quindi facilistimamente si può tirare qualmente quei che sono ne gl'aftri luminofi ò pure illuminati: non hanno fenfibile il lume del fuo aftro, ma quello de circostanti; come nel medesimo loco comune, vn loco particulare prende lume dal differente loco particulare. ELP. Dumque nolete dire ch' à gl' animanti folari non fa giorno il sole, ma altra circostante stella? PHI. Cossi é, son la capite ? ELP. Chi non lo capirebbe? anzi per questo considerare uegno à capir altre cose assai, per conseguenza. Son dumque due sorte di corpi iluminosi: ignei et questi son luminosi primariamente, et acquei ouer ctistallini, et questi sono secondariamente lucidi. PHI. Costi é. FLP. Dumque la raggione del lume non si deue referire ad altro principio? PHI. Come può esfere altrimente, non conoscendosi da noi altro fonda mento di lume ? perche uogglamo appoggiarci à uane phantasie, doue la esperienza istessa ne ammaestra? ELP. E' uero che non douiamo pensare qué corpi hauer lume per certo inconstante accidente, come le putredini di leg

fragilissimo dorso di nitedole et mosche nottiluche, de la raggione del cui lume altre
uolte ne raggionaremo. PHIL. Come ui
parrà. ELP. Cossi dumque non altrimente
s'ingannano quelli che dicono gli circostanti
luminosi corpi essere certe quinte essenze, cer
te diuine corporce sustanze di natura al contrario di queste che sono appresso di poi et ap
presso lequali noi siamo e che quei che diceifero il medesimo di una candela, ò di un ctistallo lucente uisto da lontano. PHI. Certo.

FRA. In uero quelto é conforme ad ogni fenfo raggione et intelletto: BVR. Non già al mio che giudica facilmente questo uostro parere una dolce Sophisticaria. PHIL. Rispondi a costui, en Fracastorio e per che io et Elpino, che habbiamo discorso molto. uistaremond udire. FRA. Dolce mio Burchio, io per me ti pono in luogo di Aristo tele, et io soglo effere in luogo di uno idiota et ruftico che confessa saper nulla : presuppo ne di hatter intelo niente et di quello che dice et intende il Theophilo, et di quello che intende Aristotele et tutto il mondo anchora, Credo alla moltitudine, credo al nome della fama et maesta del' authorità Peripatetica ad miro infieme con una innumerabile moltititudine la divinità di questo demonio de la natura I ma per ció ne uegno à te per effere informato de la verità et liberarmi dalla persussione di questo che tu chiami sophista. Hor

### 1 DIALOGO TERZO

ui dimando, per qual caggione uoi dite effe grandisfirma o pur grande, o pur quanto qualsuogla differenza, trà que corpi celesti,

questi che sono appresso di noi?

BVR. Quelli fon divini, quelti fone mi terialacci . FRA. Come mi farrete ut dere et credere che quelli fieno piu diuini BVR. Perche quelli fono impalli bili, ina terabili, incorrottibili, et cterni ; er quel al contrario : quelli mobili di moto circula er perfettiffimo, quefti di moto retto. FRI Vorrei sapere se dopo ch' harrete ben cons deraro, giuracefte questo corpo unico (d tu intendi come tre é quattro corpi , et ne capifci come membri di medefimo compi ftri mobili, posto che il moto di quelli nor sonfibile perche ne fiamo oftre cerra diftan rimofii; et questo fe é, non ne può effer fe fibile + perche come han notato gl' antic et moderni, ueri contemplatori della natul er come per esperienza ne fa manifefto mille maniere il fenfo, non poffiamo a prendere il moto fe non per certa compar tione et relatione à qualche cofa fiffa ? che tolto uno , che non fappia che l' acq corre , et che non uegga le ripe i trouand fi in mczzo l'acqui entro una corrente nat non harrebe fento del moto di quella, " questo potrei entrare in dubio, et effere at biguo di gnesta quiete et fissione : et po Rim i dite eller quanto et oi celeffi,et 1 50 50 000

fone mafarrete ueu diuini? bill, malet quelli o circulate tto. FRA. ben confiunico (che et non o compogl'altri auclli non é ta diftanza effer fengl' antichi ella natura, amfefto la fliamo apcomparafiffa ? per he l'acqua trouandoente paue, wella. Da

effere am-

et poflo

Rimare

ftimare ches' io fusie nel fole, nella luna, et altre ftelle , fempre mi parrebe effere nel centro del mondo immobile , circa il quale tutto il circostante uegna à suolgersi, suolgendosi pero quel corpo continente in cui mi trono circa il proprio centro : ecco come non fon certo della differenza del mobile et fabile: Was la la trog , grob i vion.

Quanto à quel che dic del moto retto, certo colli non ueggiamo questo corpo muouersi per linea retta, come ancho non ueggiamo gl'altri . La terra se ella si muoue s si muone circularmente come gl'altri aftri qualmente Egefia, Platone, et tutti faui dicono, et conceder deue Aristotele et ogn' altro : et della terra quello che noi ueggiamo montare et descendere non é tutto il globo: ma certe particelle di quello le quali non si allontanano oltre quella regione che é computata trà le parti, et mem bri di questo globo, nel quale come in uno animale é lo efflusso et influsso de parti,et certa viciflitudine, et certa commutatione, et rinbuatione, il che tutto fe medefimamente é ne gl' altri aftri , non si richiede che sia medefimamente fenfibile à noi, pet che queste eleuationi di uapori et exalationi , successi di uenti , piogge , neui, monitrui, fterilitadi, fertilitadi, inundationi, mascere, morire; se sono ne gl' altri aftri , pon possono similmente effere 000 100 9 1 1 1 1 G.2.

a moi lenfibilit ma folamente quelli fono à noi fentibili per il splendor continuo che della li superfice di foco, o di acqua o nunolosa man dano per il fiscio grande : come parimente niquelto aftro é fentibile à quei che fono ne gl' Cabri per il iplendor che diffonde dalla faccia odl'mari fer taluolta dall' unlto afferto di miuolosi corpi, per il che nella luna per medefims faggione te parti opache patorio meno oppache) la qual faccia non vien cangiate fe non per grandiffimo internallo di etadi et fe-- colis per il corfo de quali gli mari le cangiai ho in continenti, et gli continenti in mari. Quelto dumque et quei corpi fon fenfibili per il lume che diffondeno. Il lume che di · quelta terra fi diffonde a gl'altri aftri éne piu ne meno perpetuo et inalterabile, che quello ad aftri fimili eccoffi come il moto reito, et - alteratione di quelle particelle é infensibile à moi fá loro é infensibile ogn' altro moto et alteratione che ritionar fi poffa in quello corpo, Et si come della luna da quelta terra, ch' é un' altra luna, appaiono diverte parti altre più, altre men luminose : costi della terra da quella lona, ch'é un'altra terra, appaiono diuerle parti per la uarietà et differenza de fpa cii di fua fuperfice. Et come le la luna fuffe pru lontana , il diarnetro de le parti opache manchando, andarebono le parti lucide ad unirfe et ftrengerfi in una fenfibilità di corpe piu picciolo et tutto quanto lucido si similmente apparirebe la terra se fusse piu lontana dalla

dalla luna e Onde possimo stumara che des stelle, innumerabili sono aleterante lune, alez tretanti globi terrestri, altre tanti mondi simili i questo, circa gli quali par che questa terra si unite, come quelli oppainno siunigersi etaggicassi circa questa terra cara pri ello posini

Perche dumque toglamo affirmare effer difereta tra quelto et qué corpi, le ueggiamo ogni contchienza) per che uoglamo negare effer convenienza, fe non é raggione, no fenso che ne induca a dubitar di quella BVR. Golfs dumque hauere per prouato che quei; corpinon differiscano da questo ! FR. Asfai. bene, perche cio che di quelto può uede ili da là, di quelli può uederfi da quá : ció che dia quelli può tredersi da qua di questo fi ue de da là, come dire, corpo picciolo questo es quelli, luminofe in parte da diftanza minore quello, et quello, luminofo in tuttpida diftanza magegiore et piu picciolo quello et quelli. B.K.R. Oue é dumque quel bell praine, quella bella schala della natuta, per cuisfiascendo dal coso! po piu denfo et eraflo, quale é la terra, al men eraffo quale é l'acqua, al furtile quale é il vas pore, al piu futtile quale di aria puro al fustihiffimb quale é il fuoco, al divino quale é il corpo celefte? Dall'ofcuro al men' nfeuro, al chiaro, al piu chiaro, al chiariffimo! Dal tene brofo al locidiffimo, dall'alteratife estentot tibile, al libeso d'ogni alteratione et correttione? Dal gravifirmo al grave, da questo al lieve, dal lieve al levillimo, indi à quel che G 1. non 55 1125

è

.

3

non é graue ne lieue. Dal mobile al mezzo, al mobile dal mezzo, indi al mobile circa il mezzo. FR. Volete laper oue fia quelto ordine? oue son gli sogni , le phantasse, le chimere, le pazzie: Per che quanto al moto; tutto quello che naturalmente si muone , ha delation circulare o circa il proprio 6 circa l' altrai mezzo: dico circolare non femplice et geometricamente confiderando il circolo et circulatione, ma fecondo quello regola che ueggiamo physicamente mutarsi di loco gli corpi naturali : Moto retto non é proprio ne naturale a corpo alchuno principale , perche non fi uede fenou nelle parti che fono quafi escrementi che hanno efflusso da corpi mondani , 'o pur altronde hanno influffo alle congence sphere et continenti : qualmente veggiamo de l'acqui che in forma di uapore affortiglate dal caldo montano in alto, et in propria forma inspessate dal freddo ritornano al ballo : nel modo che diremo nel proprio loco quando confideraremo del moto.

Quanto alla dispositione di quattro corpi che dicono terra, acqua, aria, soco, uorei sapere qual natura, qual arte, qual senso; la sa, la verifica, la dimostra a BVR. Dumque negate la famosa distintione de gl' ele-

wenti ?

FRA. Non nego la distintione, perche lascio ogn' uno distinguere come gli piace, ne le cose naturali; ma niego questo ordine que sta dispositione, cioé che la terra sia circondata et

data et contenuta da l'acqua, l'acqua da l'aria, l'aria dal foco, il foco dal ciclo : Perche dico vno effere il continente et comprentor di tutti corpi et michine grandi, che ueggiamo come dilleminate et sparse in quetto amplissimo campo : oue cialcuno di corai corpi , aftri, mondi, eterni lumi, é composto di ció che fi chiama terra acqua aria fuoco i et in elli, le ne la sustanza della compositione predomina il fuoco, mien denominato il corpo che fi chiama fole, et lucido per le : le ui predomina, l' acqua uien denominat il corpo che fi chiama tellure, luna, ò di fimil conditione, che rifplen de per altro, come e ftato detto. In quefti dumque aftri 6 mondi (come le uoglam dire) pon altrimente fi intendeno ordinate quefte parti diffimilari secondo uarie et diverse com pleffioni, di pietre, flagni, fiumi, fonti, mari, arene, metalli,cauerne,monti, piani, et altre fimili fpecie di corpi coposti, de siti, et figure: che ne gl'animali fon le parti dette etherogenee (condo diverse et uarie compleffioni di offa, di inteffini, di uene, di arterie, di carne, di nerui i di pulmone, di membri di una, et di un'altra figura. prelentando gli suoi monti, le sue ualli, gli suoi recessi, le sue acqui, gli suoi spiriti, gli suoi suochi, con accidenti proportionali a tutte metheoriche imprestioni quai fono gli catatri, le e-risipile, gli calculi, le uertigini, le febri. et altre innumerabili di positioni, ethabiti, che rispondeno alle nebbie, piogge, neui, caumi, accenfiaccentioni , alle laette tuoni , terre moti et uenti, a feruide, et afgole tempelle. Se dumque altrimente la terra et altri mondi fono animali che questi comunmente stimati. Ton certo animali con maggior, et più eccellente raggione. Peró come Ariftotele o altro potra prouare l'aria effere più circa la terra. che entro la terra : se di questa non e parte alchuna nella quale quello no habbia luogo et penetratione, secondo il modo che fotse polfer dir gl' anricht il uacuo per tutto comprendere di fuora, et penetrare entro il pieno? Que possete uoi imaginare la terra hauer spessitudine, densità, et confistenza senza l'acqua ch' accopie et unisca le parti? Come possete inten dere verso il mezzo la terra esser piu grave, senza che crediate che iui le sue parti son piu spelle et dense, la cui spessitudine é impossibi le fenza l'aqua che fola é potente ad agglutinare parte à parte? Chi non uede che da per tutto della terra escono isole et monti fopra l'acqua, et non folo sopra l'acqua, ma olere fopra l'aria uaporofo, et tempefto, rinchinfo trà gl' alti monti , et computato trà mébri de la terra, a far un corpo perfettaméte spherico; onde é aperto che l'acqui non meno fon dentro le uiscere di quella, che gl' humori et sangue entro le nostre ? Chi non sa che nelle profonde cauerne, et concauitadi dela terra son le congregationi principali de l'acqua ? et le dici che la é tumida fopra i fidi, Rispondo che questi nunson le parti superiori de la

m-

סחכ

fon

nte

tro

tra.

al-

oet

cn-

)ue

tuch

ten

uc.

piu libi

ıtı-

da

10-

ol-

trà

no

ori

he .

ela

ic-

arı

la

de la terra, perche tutto ch'é intra gl'altiflimi monti s' intende nella sua concaustà. Oltre che il fimile vede nelle goccie impoluerate, pendenti, et confistenti lopra il piano : perche l'intima anima che comprende er é an rurre' le cole, per la prima fa questa operacione, che fecondo la capacità del fuggetto unilce quanto può le parn : et non é perche l' acqua fia 6 posta effere naturalmente sopra ó circa la terra, più che l' humido di nostra sustanza sia sopra o circa il nostro corpo. Lascio che le congregationi de l'acqui nel mezzo effere più emineti fi dede da tutti canti de lidi, er da tutti luoghi oue fi trouano tali congregariom: et certo fe le parti de l' arida coffi poteffero da per se unirfifarrebono il simile, come appertamente uegnono inglobate in Ipherico quan do sono per beneficio de l'acqua agglutinate insieme : per che tutta la unione, et speffitudi . ne di parti che si troua nell'aria, procede da l' acqua. Effendono dumque l' acqui entro le uiscere de la terra; et non estendo parte alchu na di quella che ha unione di parti et ipellitu dine, che non comprenda più parti de l'acqua che de l'arida (perche douc é il spessissimo iui massime é compositione, et domino di cotal loggetto ch' ha mrtu de le parti coherenti) chi fara che per questo non nogla affirmar piu tofto che l'acqua é base de la torra, che la terra de l'acqua ? che sopra questa e fondata quella, non quella lopra quella ? Lascio che l'altitudine de l'acqua fopta la faccia de la terra terra che noi habitiamo, detta ilmare, non puà effere, et non é tanta, che fia degna di compararfi alla mole di questa sphera, et non é ueramente circa, come gl' infensati credeno, ma dentro quella, come forzato dalla ucrita, 6 pure dalla consuetudine del dire di antichi philosofi confessó Aristotele nel primo della fua metheora, quando confessó che le due regioni infime de l'aria turbulento et inquieto fono intercette et comprese da gl'alti monti, et sono come parti, et membri di quella, la quale uien circondata et compresa da aria sempre tranquillo, sereno, et chiaro al aspetto de le stelle, onde abbassando gl' occhi si uede l'uniuerfità di uenti, nubi, nebbie, et tempefle, flussi et reflussi, che procedeno dalla uita et spiramento di quetto grande animale et nume che chiamiamo terra nomorno Cerere, figuromo per I fide, intitulorno Proferpina, et Diana, la quale é la medefima chiamata Luci na in cielo; intendendo questa non esfere di natura differente da quella. Ecco quanto fi mancha che questo buono Homero quando non dorme, dica l'acqua hauer natural feggio sopra ó circa la terra, doue ne uenti , ne piogge, ne caliginole impressioni fi ritrouano. Et le maggiormente hauesse considerato et attefo, harrebe nisto che ancho nel mezzo di questo corpo (se iui é il centro della grauita) é piu luogo di acqua che di arida : perche le parti della terra non son gravi senza che molta acqua uegna in composition con quelle,cz uá

2-

C-

nı

6

hi

lla

C-

ta

ti,

la

114

to

de

e-

IL2

ct

e,

ct

ci

di

fi

do

2-

DÇ

1-

to

20

2.

T-

he

1-

CE

le, et fenza l'acqua non hanno attitudine dal'appulfo, et proprio pondo, per descender da l' aria à ritrouar la sphera del proprio continente . Dumque qual regolato fenfo, qual nerità di natura diftingue et ordina quelle parti di maniera tale , quale dal cieco et fordido uolgo é conceputa, approuata da quei che par lano fenza confiderare, predicata da chi mol to dice et pocopensa ? Chi credera oltre non effer proposito di veritade, (ma s' é prodotta da huemo lenza authorita, cola da rifo, si é riferita da persona stimata et dinolgara illustre, cosa da effere referita à misterio, o parabola, et interpretata per methaphora; s' é apportata da huomo ch' há piu fenfo et intelletto che authorità numerata trà gl' occolti paradolli) la sentenza di Platone appresa dal Timeo, da Pythagora, et altri, che dechiara poi habitare nel concauo et ofcuro de la terra, et hauer quella raggione à gl'animali che fon sopra la terra, che hanno gli pesci a' nois perche come questi viueno in un humido piu spesso et craffo del nostro, costi noi uiviamo in un piu uaporolo aria, che color che fon in piu pura et piu tranquilla regione, et fi come l' Oceano à l'atia imputo é acqua , coffi il caligiposo nostro é tale à quell' altro ueramente puro ? Da tal fenfo et dire, lo che uoglo inferire é quelto, che il mare, i fonti, i filimi, i mo tiple pietre. et l'aria in ella contenuto , et compreso in esti fin alla mezzana regione, (come la dicono) non fono altro che parti et membri

membri diffimilari d'un medefimo corpo, d' una massa medesima, molto proportionali alle parti et membri che noi, uolgarmente co. noscemo per composti animali : di cui il termine; conueffitudine et vitima superfice é rerminata degl'eftremi margini de monti, et aria tempeftolo; di forte che l'Occano er gli fiumi rimag nono nel profondo de la terra non meno che l'epate frimato fonte del fangue, et le ramificate uene, son contenute et di stofe per li piu particulari BVR. Dumque la terra non é corpo grauifimo, et però nel mezzo, appresio la quale piu graue, et piu vicina é l'acqua che la circonda la quale é piu grave che l'aria ? FRA. Se tu giudichi il grave dalla maggior attitudine di penetrar le parti et farfi al mezzo, et dal centro ; diró l' aria effere graniffimo, et l'aria effere leuiffimo, trà tutti questi chiamati elementi : perche ficome ogni parte della terra fe fi gli da fpa cio descende fino al mezzo costi le parti de l'aria più fubito correranno al mezzo, che parte d'altro qualfinogla corpo; perche à l' aria tocca effere il primo a fuccedere al fpacio prohibire il astuo, er empire apon coffi fubi ro faccedeno al loco le parti de la terra, le qua li per ordinario non fi muoveno fe non penetrando l'aria : percho a far che l'aria benette, non si richiede terra ne acqua ne fuoro, ne alchuno diquesti lo prenegnono , ne umcono per effer più pronti atti et ifpediti ad impir gli angoli del corpo confinento, Oltre le la serra che ra che é corpo folido af parte, l'aria fara quel lo che occuparà il fuo loco, non colli é atta la terra ad occupar il loco de l'aria che si parte. Dumque effendo proprio á l'aria il muouer fi a penetrar ogni fito et receffo, non é corpo piu lieue de l'aria; non é corpopiu greue che l'aria. BVR. Hor che dirai de l'acqua FRA. De l'acqua ho detto, et torno a dire, che quella é piu grave che la terra; perche piu potentemente neggramo l'humor descendere et penetras l'arida fino al mezzo, che l'arida penetrar l'acqua: evoltre l'arida presa à fatto fenza composition d'acqua, tierra à sopranata re à l'acqua et effere fenza attitudine di pene trarisi dentro set non descende se prima non é imbibita d'acqua, et condenfata in una maffa, et spello gorpo ; per mezzo della quale spellirudine er denfità acquiffa potenza di farfi den tro et fotto l'acqua, (la quale acqua (per l'op polito ) non delcendeia mai per merito della terra i ma per che fi aggrega,condenfa, et radoppia il numero de le parti sue per farsi imbibire, et ammaffar l'arida eperche ueggiamo che piu acqua affai capifce un uafe pieno di cenere ueramente fecca, rebe un'altro uafe uguale in cui fia nulla) l'arida dumque come arida soprafiede et sopranata à l'acqua. BVR. Dechiarateui meglo. FRA. Torno á dire che fe dalla terra fi remouefle tutta l'acqua, di forre che la rimanelle pura arida : bilognarebe necessariamente che il rimanente susse un corpo inconstante, raro, dissoluto, et facile ad effer 94

affer disperso per l'aria, anzi in forma di corpi innumerabili discontinuatisper che quel che fa uno coutinuo e l'aria, quello che fa per la coherentia uno continuo é l'acqua; fia che fi wogla del continuato, coherente, et folido, che hora el uno, hora el altro hora e il compofto de l'uno et l'altro. Oue le la grauita non procede da altro che dalla coherenza et spesfitudine de le parti, et quelle della terra non hanno coherenza insieme se non per l'acqua di cui le parti (come quelle de l' atia) per fesi uniscono, et la quale ha piu uirtu che altro, se non há virtu fingulare, á far che le parti de altri corpis' unicano infierne ; auerra che l' acqua al riguardo d'altri corpi che per essa douegnon greui , et per cui altri acquista l' effer ponderofo; é primieramente grave. Pe-To non doueano effer (timati pazzi, ma molto piu fauri color che differo la terra eller fon data fopra l'acqui. BVR. Noi diciamoche nel mezzo frdeue fempre intendere la terra, come han conchiuso tanti dottiffimi personag gi. FR. Et confirmano gli pazzi. BVR. che dite de pazzi ? FR. Dico questo dire non cifer confirmato da fenso, ne da raggione BVR. Non neggiamo gli mari hauer flusto et reflusio, et gli fiumi fat il suo corso sopra la faccia de la terra? FR. Non ueggiamo gli fonti che son principio de fiumi, che fan gli stagni, et mari, sortir dalle uiscere de la terra, et non uscir fuor de le uiscere de la terra, le pur hauete compreso quel che poco fa hò piu volte dettor

detto? BVR. Veggiamo l'acqui prima descender da l'aria, che per l'acqui negnano formati i'fonti. FRA. Sappiamo che l'aqua (le pur descende da altro aria;che quello ch' e' parte, et appartenente à membri de la terra) prima, originale, principale, et totalmente é nella terra; che appreffo, deriuatiua, fecondaria, et particolarmente fia ne l'aria. BVR. So che stai fopra questo che la uera extima super fice del conueffo de la terra non fi prende dal la faccia del mare ma dell'aria uguale agl' altiffimi monti. FR. Colli bate affirmato et confirmato anchora il ueltro principe Aristorele. BVR Questo nostro prencipe è senza comparatione piu celebrato et degno, et seguntato, che il uostro, il quale anchora non e conofciuto ne uifto : peró piaccia quan to finogla à uoi il nostro ; à me non dispiace il mio. FR. Benche ui lasce morir di fame et freddo, ui pafca di uento, et mande discal zo et ignudo.

PHI. Di gratia non ui fermiate su questi propositi distrili et uani. FRA. Cossi sar remo: che dite dumque o Burchio a questo ch' hauere udito? BVR. Dico che sia che si quole, all' virimo bisogna ueder quello ch' é in mezzo di questa mole, di questo tuo astro di questo tuo animale: perche se ui e la terra pura: il modo con cui costoro hanno ordina

ti gl'elementi, non é uano.

FRA. Hò detto et dimostrato, che piu raggioneuolmente ui é l'aria, ò l'acqua

che l'arida (la qual pure non ui fara fenza effer compolta con piu parti d' acqua, che al fine negnano ad effer gli fondamento) perche ueggiamo piu potentemente le particel le de l'acqua penetrar la terra : che le particole di questa penerrat quella. E' piu dumque ueri fimile, anzi necellario, che nelle niscere della terra fia l'acqua, che pelle uiscere de l'acqua fia la terra. BVR. Che dici de l'acqua che fopranata et discorre sopra la terta? FRA. Non é chi non possa vedere che questo éper beneficio et opra dell' acqua medefima : la quale havedo in fpellata et fillata la terra, con stipando le parti di quella ; fa che l'acqua ol tre non uegna afforbita, la quale altrimente peetrarebe fin al profondo de l' arida fustaza; come vegguamo per isperieza vniuersale. Bisog na dique che in mezzo della terra fia l'acqua & fin the quel mezzo habbia fermezza, la qual non doue, sapportarfi alla terra prima,ma à l'acqua : perche questa fá unite, et congionte leparti di quella, et per confequenza questa piu tofto optaladentità nella terra, che per il contrario la terra sia caggione della coherenna delle parti de l'acqua et faccia dense quelle. Se dumque nel mezzo non unoiche fia composto di terra et acqua ; e' piu uerisimile et conforme ad agni raggione et esperienza che ui sia piu tosto l'acqua che la terra. Et se uiécorpo spesso; e maggior raggione che in effo predomine l'acqua che l'arida, perche l' acqua é quello che fà la spessitudinenella parti de ri de la terra la quale per il caldo si dissolue (non cossi dico della spessitudine ch' é nel so co primo, la quale é dissolubile dal suo contra rio) che quanto é piu spessa et greue, conosce tanto piu partecipation d'acqua. Onde le co-se che sono appresso nos spessissime, non solamente son stimate hauer piu partecipation d'acqua: ma oltre si trouano essere acqua istesse in sustanza, come appare nella resolution di piu greui, et spessi, corpi, che sono gli liquabi li metalli.

Et in uero in ogni corpo solido che há parti coherenti, se u' intende l' acqua la qual gion ge et copula le parti, cominciando da minimi della natura : di sorte che l'arida à fatto disciolta da l'acqua, non éaltro che uaghi et difperfi atomi. Però son piu consistenti le par ti de l'acqua senza la terra: perche le parti de. l'arida nullamente confifteno fenza l'acqua. Se dumque il mezzano loco é destinato à chi con maggior appulso, et piu uelocità ui corre i prima conuiene à l'aria il quale empie il il tutto, secondo à l'acqua, terzo à la terra: le si destina al primo graue , al piu denso et spesso, prima conuiene à l'acqua, secondo à l' aria, terzo á l'arida : se prenderemo l'arida gionta à l'acqua; prima conuiene à la terra, secondo à l'acqua, terzo à l' aria. Tanto che secondo piu raggioni et diuerse, conuiene à diversi primieramente il mezzo : secondo la uerità et natura l'uno elemento non é senza: l'altro, et non é membra de la terra, dico di H. questo

questo grande animale, oue non sieno tutti quattro 6 almeno tre di effi . BVR. Hor uenite presto alla conclusione. FLA. Quello che uoglo conchiudere é questo che il famofo, et nolgare ordine de gl' elementi et corpi mondani é un fogno, et una vanissima phantalia, perche ne p natura si venfica; ne per rag gione fi prous et argumenta, ne per conuenienza deue, ne per potenza puote eller di tal Resta dumque da sapere ch'é un maniera. infinito campo, et spacio continente, il qual comprende et penetra il tutto: in quello fono infiniti corpi fimili a questo, de quali l'uno non é piu in mezzo de l'universo che l'altro, perche questo é infinito et peró fenza centro et lenta margine, benche quelte cole conueg nano a ciascuno di questi mondi che sono ineffo, con quei modo ch' altre nolte ho detto, et particolarmente quando habbiamo dimofrato ellere certi, determinati, et definiti mezzi, quai fono i' foli i fuochi, circa gli quali discorreno tutti gli pianeti, le terre, le acqui,qualmète neggiamo circa questo à noi uicino marciar quelli ferte erranti. et come quando habbiamo parimente dimostrato che cisscuno di questi attri . ¿ questi mondi uol randoli circa il proprio centro, caggiona apparenza di un solido et continuo mondo che rapisce tanti quanti si ueggono et ellet possono aftri, et uerse circa lui, come centro dell' universo. Di maniera che non é vu fol mondo, una fola terra, ut folo fole: ma tanti son mondi, quante, ueggiamo circa di noi lampade luminose, le quali non fono piu ne meno in un cielo, et un loco, et un comprendente : che questo mondo in cui fiamo noi é in un comprendente, luogo, et cielo: si che il cielo, l'aria infinito immen so, benche sia parte de l'universo infinito, non éperò mondo, ne parte di mondi; ma feno, ricctto, et campo, in cui quelli fono, ricetto, et campo, in cui quelli fono, fi muoueno, viueno, uegetano, et poneno in effetto gl'atti de le loro uicifitudini , producono, pascono, ripascono, et mantieneno gli loro habitatori et animali; et con certe dispositioni et ordini amministrano alla natura soperiore cangiando il uolto di uno ente in innumerabili suggetti. Si che ciascuno di questi mondi é un mezzo verso il quale ciascunade le sue parti corcorre, et oue si puosa ogni cola congenea, come le parti di questo astro da certa distanza et da ogni lato et circon stante regione si iapportano al suo continente : onde non hauendo parte che talmente effluisca dal gran corpo che non refluisca di nuouo in quello; auiene che sia eterno benche sia dissolubile, quantumque la necessità di tale eternità certo sia dall' estrinseco mantenitore et prouidente, non dal' intrinseca et propria sufficienza se non m'inganno, ma di questo con più particular raggio no altre volte vifaró intendere. BVR. Coffi dimique gl'altri mondi fono habitati come H.4. FRA. questo?

#### 100 DIALOGO TERZO

FRA. Se non coffi, et se non meglori ; ni ente meno, et niente peggio; perche é impos fibile ch' un rationale, et alquanto sueglato ingegno posta imaginarsi che sieno priui di funili et meglori habitanti, mondi innumera bili che fi mostrano o cossi, o piu magnifici di questo, i quali o son soli, o a quali il sole non meno diffonde gli divinistimi et fecondi raggi, che non meno argumentano felice il proprio foggetto et fonte; che rendeno fortu nati i' circonstanti partecipi di tal uirtu diffu-Son dumque infiniti gl' innnmerabili,et principali membri de l'uniuerfo, di medefimo uolto, faccia, prorogotiua, uirtu, et effetto. BVR. non uolete che tra altri et altri ui fia differenza alchuna? FRA. Hauete piu nolte udito che quelli son per se lucidi, et calli,nella composition di quali predomina il fuoco : gl' altri risplendeno per altrui participatione, che son per se freddi et oscuri; nella composition de quali l'acqua predomina. dalla qual diuersità, et contrarietà depende l'ordine, la fimmetria, la complessione, la pace, la concordia, la compositione, la uita. Di forte che gli mondi fon composti di contrarii, et gl' uni contrarii, come le terre acqui, uiuono et uegetano per gl'altri contrarii cothe gli foli fuochi. Il che credo intele quel sapiente che disse Dio sar pace ne gli contra in sublimi : et quell'altro che intese il tutto ellere consistente per lite di concordi, et amor di litiganti, BYR. Con questo uostro dire

dire uolete ponere sotto sopra il mondo.

FRA. Ti par che farrebe male un che uolesse mettere sotto sopra il mondo rinnersato? BVR. Volete far uane tante fatiche, studii, sudori, di phisici auditi, de cieli et mondi, oue s' han lambiccato il ceruello tanti gran commentatori, paraphrasti, glosatori, compendiarii, summisti, scholiatori, traslatatori, questionarii, theoremisti? oue han poste le sue base er gittati i' suoi fondamenti, i dottori pro. fondi, futtili, aurati, magni, inexpugnabili, irrefragabili, angelici, seraplici, cherubici, et diuini? FRA. Adde gli frangipetri, fassifragi,gli cornupeti, et calcipotenti. A lde gli profundiuedi, Palladii, Olimpici, firmamen tici, celesti empirici, altitonanti? BVR. Le deueremo tutti a uostra instanza mandarle in un cello ? Certo fará ben gouernato il mon do, se saranno tolte uia, , et dispreggiate le speculationi di tanti , et si degni philosofi. FRA. Non é cosa giusta che toglamo a gl' afini le sue lattuche, et uoler che il gusto di questi sia simile al nostro, la uarietà d'ingeg ni et intelletti, non é minor che di spirtret stomachi, BVR. Volere che Platone fiavno ignorante, Aristotele sia un'asino, et quei che l' hanno seguitati sieno insensati, stupidi et phanatichi? FRA. Figol mio non dico che questi fieno gli pulledri, et quelli gl'afini : questi le monine, et quelli i' scimioni, come uo: uolete ch' io dica : ma come ui diffi da principio le stimo heroi de la terra: ma che H.3.

che non uoglo credergli senza causa: ne ad mettergli quelle propositioni de le quali le contradittorie (come possete hauer compreso, se non siete à fatto cieco et sordo) sono tanto espressamente uere. BVR. Hor chi

ne fara giudice?

FRA. Ogni regolato senso, et sueglato giuditio. Ogni persona discreta et men per tinace quando si conoscerà conuitto, et impotente, à desendere le raggioni di quelli, et resistere à le nostre. BVR, Quando io non le sapro desendere: sarà per disetto della mia insufficieneza; non della lor dottrina: quando uoi impugnandole saprete conchiudere; non sarà per la uerità della dottrina; ma per le uostre sophistiche importunitadi.

FRA. Io se mi conoscesse ignorante de le cause, mi astenerei da donar de le senten ze. S'io susse talmente assetto come uoi, mi stimarei dotto per sede, et non per scienza. BVR. Se tu sussi meglo assetto, conoscereste che sei un'asino, presentuoso, sophi sta, perturbator delle buone lettere, carnesice de gl'ingegni, amator delle novitadi, nemico de la uerità, suspetto d'heresia. PHI. Sin horà costui hà mostrato d'hauer poca dot trina, hora ne uuol sar conoscere che hà poca discretione et non é dotato di ciuilità.

ELP. Há buona uoce, et disputa piu gaglardamente, che se susse un frate di Zoccoli. Burchio mio caro io lodo molto la eonstanza della tua sede, da principio dicesti

che

che anchor che questo fulle uero, non lo voleui credere. BVR. Si. piu tofto uoglo ignorar co molti illustri et dottische saper con pochi fophisti ? quali stimo sieno questi ami-FRA. Malamente saprai far ditferenza trá dotti, et sophisti, se uoglamo credere à quel che dici. Non sono illustri et dotti quei che ignorano; quei che fanno non fono fophisti. BVR. Io so che intendete quel ch' uoglo dire. ELPINO. Affai farrebe fe noi potessimo intendere quel che dite : per che uoi medefimo barrete gran fatica per intender quel che wolete dire. BVR. Andate andate, piu dotti ch' Aristotele, uia uia piu diuini che Platone, piu profondi ch' Averroe, piu giudiciosi de si gran numero de philosophi et theologi, di tante etadi, et tante nationi, che l'hanno commentati, admi rati, et messi incielo. Andate uoi che non só chi siete, et d'onde uscite; et volete prefumere di opporui al torrente di tanti gran dottori. FR. Questa sarrebe la meglor di qua ten' hauete fatte, se fusse una raggione. BVR. Tu sareste più dotto ch' Anstorele se non susti una bestia, un poperaccio, men dico, miserabile, nodrito di pane di miglo, morto di fame, generato da un farto, nato d' vna lauandaria, nipote à Cecco ciabattino, figol di Momo postigion de le puttane, fratel di Lazaro che sa le scarpe à gl'asini, Rimanete con cento dianoli anchor uoi che non ficte molto meglori che lui. ELP.

ELP. Di gratia, magnifico fignore, non ui prendiate piu fastidio di uenire à ritrouarne et aspettate che noi uengamo à uoi. FRA. Voler con piu raggioni mostrar la ueritade à fimili, é come se con piu sorte di sapone, et di lescia, piu uolte se lauasse il capo a l'asino: oue non se profitta piu lauando cento, che una uolta; in mille, che in un modo, ouc é tutto uno l'hauer lauato, et non l'hauere. PHI. An zi quel capo sempre sará stimato piu sordido in fine del lauare ; che nel principio, et auanti: per che con aggiongerui piu, et piu d' acqua, et di profumi; si uegnono piu et piu à commouere i' fumi di quel capo, et uiene à fentirsi quel puzzo, che non si senteua altrimente: il quale farà tanto piu fastidioso, quan to da liquori piu aromatichi uien risueglato. Noi habbiamo molto detto hoggi. mi rallegro molto della capacità di Fracastorio, et del maturo uostro giuditio Elpino. Hor poi ch' hauemo discorso circa l'essere, il nume-10, et qualità de gl' infiniti mondi : é bene che domani ueggiamo, se ui son raggioni con trarie, et quali siano quelle. ELP. Cossi sia FRA. A dio.

Fine del Terzo Dialogo.

Dialogo



# Dialogo Quarto.

Philotheo.

ON son dumque infiniti gli mondi di sorte con cui è ima ginato il composto di questa terra circondato da tante sphere, de quali altre contegnano un' astro, altre an

ftri innumerabili: atteso che il spacio é tale, per quale possano discorrere tanti astri; Ciascuno di questi é tale, che puó da per se stesso et da principio intrinseco muouersi alla comu nication di cose conuenienti; Ogn' uno di essi é tanto, ch' é sufficiente, capace, et degno d'esser stimato un mondo: Non é di loso chi non habbia essicace principio et modo di con tinuar et serbar la perpetua generatione et uita d'innumerabili et eccellenti indiuidui. Conosci-

# 106 DIALOGO QVARTO

Conosciuto che sará che l'apparenza del moto mondano é caggionata dal uero moto diurno della terra (il quale fimilmeute fi tro na in aftri fimili) non fara raggione che ne costringa à stimar l' equidistanza de le stelle che il uolgo intende in una ottava sphera come inchiodate et fisse : et non sarà persuafione che ne impedifca di maniera che non cono sciamo che de la distanza di quelle innumerabili, fieno differenze innumerabili di lunghezza di semidiametro. Comprenderemo che non son dispasti gl'orbi et sphere nell' uniuerlo comeuegnano à comprendersi l'un altro, sempre oltre et oltre essendo contenuto il minote dal maggiore per essempio re gli fquogli in ciascuna cipolla: ma che per l'ethereo campo il caldo et il freddo diffuso da corpi principalmente tali, negnano talmen te á contemperarfi secondo dinersi gradi insieme; che si fanno prostimo principio di tante forme et specie di ente. EL. Sú di gratia nengali presto alla risolution delle raggioni di contrarii, et massime d' Aristotele le quali son più celebrate et piu famose, stimate della sciocca moltitudine con le perfette demostra zioni : et a fin che non paia che si lasce cosa à dietro, io referiró tutte le raggioni et senten ze di questo pouero sophista, et uoi una per una le confiderarete.

PHILO. Cossi si faccia.

ELPI. E da uedere (dice egli nel primo libro del suo ciclo et mondo) se estra questo monmondo sia un' altro. PHIL. Circa cotal questione sapete che disserentemente prende egli il nome del mondo, et noi; perche noi giongemo mondo à mondo, come astro ad astro in questo spaciosissimo ethereo seno, come é condecente ancho ch' habbiano inte-so tutti quelli sapienti ch' hanno stimati mon di innumerabili et infiniti: lui prende il no me del mondo per un aggregato di questi disposti elementi, et phantastici orbi sino al conuesso del paimo mobile che di persetta rotonda sigura formato, con rapidissimo tratto tutto riuolge (riuolgendosi egli) circa il centro, uerso il qual noi siamo.

Peró sará un uano etfanciullesco trattenimento se uoglamo raggion per raggione hauer riguardo á cotal phantasia: ma sará bene et espediente de risoluere le sue raggio ni per quanto possono esser contrarie al no stro senso: et non hauer riguardo á cio che

non ne fa guerra.

n

0

o

n

3

i

li

12

n

-

FRA. Che diremo á color che ne rimproperasseno che noi disputiamo sú l' equiuoco? PHIL. Diremo due cose et che
il disetto di ciò e' da colui ch' há preso il
mondo secondo impropria significatione,
formandosi un phantastico uniuerso corporeo; et che le nostre risposte non meno
son ualide supponendo il significato del
mondo secondo la imaginatione de gl' auersarii, che secondo la uertita: perche doue s'
intedeno gli punti della circumfrenza vitima
di questo

## 108 DIALOGO QVARTO

mondo di cui il mezzo é questa terra, si possono intendere gli punti di altre terre innumerabili, che fono oltre quella imaginata circumferenza: essendo che ui sieno realmente. benche non secondo la conditione imaginata da costoro, la qual sia come si unole, non gion ge 6 togle punto à quel che fa al proposito della quantità de l' universo et numero de mondi. FRA. Voi dite bene, seguita Elpino. ELP. Ogni corpo (dici) o si muoue ofi fta : et questo moto et stato d'e naturale, ó é uiolento. Oltre ogni corpo doue non sta per uiolenza, ma naturalmente, la non si muoue per uiolenza ma per natura : et doue non si muoue molentemente, iui naturalmen te rissede: di sorte che tutto ció che uiolentemente é mosso uerso sopra, naturalmente si muoue verso al basso, et per contra. Da questo s' inferisce che non son piu mondi: quando confideraremo che se la terra la quale é fuor di questo mondo si muoue al mezzo di questo mondo uiolentemente: la terra la quale é in questo mondo, si mouerá al mezro di quello naturalmente; et se il suo moto dal mezzo di questo mondo al mezzo di quel lo é violento, il suo moto dal mezzo di quel mondo à questo sarà naturale. La causa di cio é che se son piu terre, bisogna dire che la potenza de l'una fia fimile alla potenza de l' altra: come oltre la potenza di quel fuoco sará simile alla potenza di questo: altrimente le parti di que mondi saran simili alle parti di que - di questo in nome solo, et non in effere; et per consequenza quel mondo non fará, ma si chiamara mondo come questo. Otre tutti gli corpi che fon d' una natura et una specie. hanno un moto: (per che ogni corpo narural mente si muoue in qualche maniera) se dumque iui son terre come é questa, et sono di me desima specie con questa : harranno certo medesimo moto: come per contra, se é medesimo moto; fono medefimi elementi. Effendo cossi, necessariamente la terra di quel mondo fi mouerra alla terra di questo ; il fuoco di quello, al fuoco di questo: onde seguite oltre che la terra non meno naturalmente si muoua ad alto, che al baffo; et il fuoco non meno al basso ch' à l'alto. Hor essendono tale cose impossibili, deue esfere una terra, un centro, un mezzo, un orizone, un mondo. PHI. Contra questo diciamo che in quel modo con cui in questo universali spacio infinito la nostra terra uersa circa questa regione et occupa questa parte : nel medesimo gl'altri aftri occupano le sue parti, et uersano circa le sue regioni ne l' immenso campo. Oue come questa terra costa di suoi membri, ha le sue alterationi , et ha fluffo et refluffo nelle fue parti (come accader neggiamo ne gl'animali, humori, et parti, le quali sono in continua alteratione et moto) coffi gl'altri aftri costano di suoi similmente affetti membri.

C

n

c

a

1:

-

0 :1

1

li

1

0

ti

Et si come questo naturalmente si mouendo secondo tutta la machina, non ha moto se no fimile fimile al eirculare, con cui fe suolge circa il proprio centro, et discorre intorno al sole: coffi necessariamente quelli altri corpiche fono di medesima natura. Et non altrimen te le parti sole di quelli, che per alchuni accidenti fono allontanate dal fuo loco, (le quali però non denno effer stimate parti principali d membri) naturalmente con proprio appulfo ui ritornano : che parti de l' arida et acqua, che per attion del fole et de la terra s' erano in forma d' exalatione et uapore allon tanate verso membri et regioni superiori di questo corpo : hauendono riacquistara la propria forma, ui ritomano. Et coffi quelle parti oltre certo termine non si discostano dal suo continente, come queste : come sarà manifesto quando uedremo la materia de le comete non appattenere à questo globo.

Cossi dumque come le parti di un' animale benche sieno di medesima specie con
le parti di un' altro animale, nulla dimeno,
per che appartegnono a diuersi indiuidui,
giamai quelle di questi (parlo de le principali et loutane) hanno inclinatione al loco
di quelle de gl'altri, come non sará mai la
mia mano conueniente al tuo braccio, la tua
resta al tuo busto. Posti cotai sondamenti
diciamo ueramente essere similitudine tra
tutti gl'astri, tra tuttigl' mondi, et medesima raggione hauer questa et le altre terre:
però non seguita che doue é questo mondo
debbano essere tutti gl'altri, doue é situata
questa

questa debhano essere simare l'altre; ma fi pub bene inferire che sicome questa confife nel suo luogo, tutte l'altre consistano nel suo; come non è bene che questa si muo ua al luogo dell'altre, non é bene che l'altre si muouano al luogo di questa: come questa é differente in materia et altre circoftanze in ; diniduali da quelle ; quelle fieno differenti da questa : coffi le parti di questo fuoco si mu ouono á questo fuoco come le parti di quello à quello; colli le parti di quella terra à que fla tutta, come le parti di quella terra à quella tutta. Cossi le parti di quella terra (che chiamiamo luna) con le sue acqui contra natura et niolentemente si moverebono á que stascome si moverebono le parti di questa à quella. Quella naturalmente uerfa nell suò loco, et ottiene la sus regione che é iui ; questa énaturalmente nella sua regione quiui : et cossi se riferiscono, le parti fue à quella terra, come le sue à questa; colli intendi de le parti di quelle acqui, ce di que fuochi. Il giú et loco inferiore di questa terra non é alchun punto della regione etherea fuori et extra di lei , (come accade alle parti fatte fuori de la propria sphera se questo auiene) ma é nel cen ero de la fua mole, o roundità; o granità; colli il giù di quella terra non é alchun luo go extra di quelle ma é il suo proprio mezzo al proprio fno centro. Il fú de questa terra é tut so quel ch'é nella lua circulerenza, eteltra fa fina

### III DIALOGO QUARTO

la sua circumserenza: però cossi uiolentemen te le parti di quella si muoueno extra la sua circumserenza, et naturalmente s' accogleno uerso il suo centro. come le parti di questa, uiolentemente si diparteno, et naturalmente tornano uerso il proprio mezzo. Ecco come si prende la uera similitudine trá questa et quell'altre terre. ELPI. Molto ben dite che sicome é cosa inconueniente et impossibile che l'uno di questi animali si muoua et dimore doue é l'altro, et non habbia la propria sussissema di questo habbiano inclinatione che le parti di questo habbiano inclinatione et moto attuale al luogo de le parti di quello

PHI. Intendete bene de le parti che son ueramente parti : per che quanto appartiene alli primi corpi indiuisibili, de quali originalmente é composto il tutto, é da credere che per l'immenso spacio hanno certa uiciffitudine, con cui altroue influiscano, et effluiscano altronde : et questi se pur per prouiden-21 diuma secondo l' atro non constituiscano nuoui corpi et dissoluano gl'antichi : al meno hanno tal facultà : per che ueramente gli corpi mondani sono dissolubili; ma può esfere che ò da uirtu intrinseca ó estrinseca sieno eternamente persistenti medesimi, per hauer tale et tanto influsso, quale et quanto hanno effluffo di atomi, et cossi per seuerino mede fimi in numero, come noi, che nella fustanza corporale fimilmente giorno per giorno, hota per

ra per hora, momento per momento, ne rinuo uiamo per l'attrattione et digestione che fac

ciamo da tutte le parti del corpo.

ELP. Di questo ne parlaremo altre volte. Quanto al presente mi satisfate molto anchora, per quel ch' hauete notato, che cossi ogn'altra terra s' intenderebe uiolentemente montare à questa se si mouelle à questo loco; come questa niolentemente montarebbe, se à qualfiuogla di quelle si mouesse : perche co me da ogni parte di questa terra uerso la circonferenza, ó ultima superficie, et uerso l'ori zonte emispherico dell' ethere andando, si procede come in alto : colli da ogni parte della superfice de altre terre verso questa se in tende alcenso; atteso che coffi questa terra é circonferentiale à quelle come quelle à questa. Approuo che benche quelle terre sieno di medefima natura con questa : non per ció leguite che si referiscano ad medesimo centro à fatto : perche coffi il centro d'un altra terra non é centro di questa, et la circonferenza sua non é circonferenza di costei; come l'anima mia non é uostra, la granitá mia et di mie par ti non é corpo et grauita uostra; benche tutti cotai corpi, grauitadi, et anime uniuocamen te si dicano, et sieno di medesima specie.PHI. Bene ma non per questo uorrei che u' imaginaste che se le parti di quella terra appropinqualero à questa terra, non sarebbe possibile che medelimamente hauessero appulso à que sto continente, come se le parti di questa s' aui cinaffero

cinassero à quella: benche ordinariamente il simile non neggiamo accadere ne gl'animali et diversi individui de le specie di questi corpi se non quanto che l'uno si nutrisce et aumen ta per l'altro, et l'uno si trasmuta ne l'altro.

ELP. Sta bene, ma che dirrai se tutta quel la sphera susse tanto vicina à questa, quanto ac cade che da lei s'allontanino le sue parti, che hanno attitudine di rivenire al suo continéte?

PHI. Posto che le parti notabili de la terra si facciano fuori de la circonferenza de la terra, circa la quale é detto effer l'aria puro et terso: facilmente concedo che da quel loco possano riuenir cotai parti, come naturalmente al suo loco : ma non giá venir tutta un' altra sphera, ne naturalmente descendere le parti di quella ; ma piu tosto uiolentemente ascendere : come le parti di questa non naturalmente descenderebono à quella, ma per uiolenza ascenderebono : perche à tutti gli mondi l'estrinseco della sua circonserenza é il fú, et l'intrinseco centro é il giú. et la raggione del mezzo à cui le loro parti naturalmente tendeno, non si togle da fuori, ma da dentro di quelli:come hanno ignorato coloro, che fingendo certa margine, et uana. mente definendo l'universo; hanno stimato medefimo il mezzo et centro del modo, et di questa terra: del che il contrario é conchiuso, famoso, et concesso appresso gl' mathematici di nostri tempi, che hano trouato che dall'ima ginata circonferenza del mondo, no é equidi funte ftante il centro de la terra: lascio gl'altri più faui che hauendo capito il moro de la terra, hanno trouato non solamete per raggioni pro prie alla lor arte, ma etiam per qualche raggi on paturale: che del medo et voiuerfo che col senso de gl' occhi possiamo comprendere, piu raggioneuolmente, et fenza incortere inconuenienti, et con formar theoria piu accomoda ta et giufta, applicabile al moto piu regolare de gli detti erroni circa il mezzo : doniamo inté lere la terra effere tanto lontana dal mez zo quanto dal fole. Onde facilmente con gli loro principii medefimi han modo di scuoprir à poco à poco la uanità di quel che fi dice del la gravità di questo corpo, et differenza di que sto loco da gl'altri, dell' equidistanza di mon di innumerabili che ueggiamo da questo oltre gli detti pianeti, del rapidiffimo moto piu tosto di tutti quei circa quest'uno, che della uerfione di quest'uno à l'aspetto di qué tutti : et potranno douenir suspetti al meno, sopra al tri follennissimi inconvenienti, che fon suppo fiti nella uolgar philosofia. Hor per uenire al proposito onde siamo partiti, torno à dire che ne tutto l'uno, ne parte de l'uno farrebe atto à muouersi verso il mezzo de l'altro, i quantuq; un'altro aftro fuffe uiciniffimo à quefto di for te che il spacio o punto della circonferenza di quello fi coccaffe col puto o fpacio della circo ferenza di questo, EL. Di questo il cotrario ha disposto la prouida natura, pche se ció fusse vn corpo corrario destruggerebe l'altro il freddo et humido 1.2.

a

i,

0

.

0

li

o, ci

12

di

te

s' ucciderebono col caldo et seccos de quali pe ró à certa et coueniète distanza disposti, l'uno uiue et uegeta per l'altro. Oltre un corpo fimile impedirebe l'altro dalla comunicatio ne et partecipatione del conveniente che dona al diffimile, et dal diffimile riceue; come ne dechiarano tal uolta non mediocri danni ch' alla fragilità nostra apportano le interposi tioni di un'altra terra, che chiamiamo luna, trà questa et il sole, bor che sarrebe se la fusse piu uicipa alla terra, et piu notabilmente à lun go ne priualle di quel caldo et uital lume? PH. Dite bene, sequitate hora il proposito d' Atistorele. ELP. Apporta apprello una finta riposta. la quale dice che per questa raggione un corpo non si muoue à l'altro:perche quan to é rimosfo da l'altro per distanza locale, tanto uiene ad effere di natura diverso: et con tra questo dice lui che la distanza maggiore et minore non é potente à far che la natura fia altra et altra. PHI. Questo inteso come si deue intendere é uerissimo : ma noi hab biamo altro modo di rispondere, et apportia mo altra raggione per cui vna terra non fi mu oua à l'altra ò uicina , o lontana che la fia, ELP, La ho intefa; ma pur mi par oltre uero quello che é da credere che uoleffer dir gl' antichi che un corpo per maggior lontananza acquista minor artitudine (cheloro chiamorno proprietà et natura per il lor frequente modo di parlare) perche le parti alle quali é soggetto molto aria, son meno potenti à dividere il mezzo

mezzo, et uenire al basso. PHI. E'certo et assai esperimentato nelle parti de la terra, che da certo termine del loro recesso, et lontanan za titornar soglono al suo continente à cui canto piu s'assistano, quanto piu s'auicinano: ma noi parliamo hora delle parti d'un'altra terra.

ELP. Hor ellendo simile terra à terra, par te à parte, che credi se, suffero vicine? Non sar rebe ugual potenza tapto alle parti de l'altra di andar à l'una et l'altra terra, et per confequenza ascendere, et descendere? PHI. Po sto uno inconveniente (se é inconveniente) che impedifce che fe ne pona un' altro confequente ? Ma lasciando questo, dico che le par ti elledo in equal raggione et diftaza di dinet fe terre: ó rimagnono : ò se determinando un loco á cui uadano, á rispetto di quello si diran no descendere, et ascendere à rispetto de l'altro da cui s'allontanano. ELPI. Pure chi sa che le parti di un corpo principale si muoua na ad un' altro corpo principale benche fimile in specie ? perche appare che le parti et mem bri di un' huomo non possono quadrare et convenire ad un' altr'huomo: PHI. B' uero principale et primariamente, ma accessoria et fecondariamente accade il contrario : per che habbiamo uisto per esperienza che della car ne d'un altro s'attacca al loco oue era un nafo di costui, et ne confidiamo di far succedere l'orecchio d'un' altro, oue era l'orecchio di coftui faciliffimamente, ELP. Questa chi 1.3.000 35 30

n

ñ

4

.

b

12

u

2.

e-

gľ

23

10

do

th-

il

ZO

rugia non deu' effer uolgare. PHIL. Non fia. ELP. Torno al punto di uoler sapere se accadesse che una pietra fusse in mezzo à l'aria in punto equidiffante da due terre : in che modo douiamo credere che rimanelle fista, et in che modo si determinarebbe ad andar piu presto all' uno ch' all' altro continente? PHI. Dico che la pietra per la sua figura non riguardando piu l'uno che l'altro, et l'uno et l'altro hauen do equal relatione alla pietra, et essendo à pun to medelimamente affetti à quella; dal dubio della resolutione, et equal raggione à doi termini oppositi:accaderebe che si rimagna:non. potendofi risolucre d' andar piu tosto à l' uno ch'à l'altro, de quali questo non rapisce piu che quello, et essa non há maggior appulso à questo che á quello. Ma se l'uno gl'è piu con geneo et connaturale, et gl'é piu à fimile, 6 atto à conservarla; se determinaia per il piu corto camino retramente di rapportarsi à quel lo : per lo principal principio motiuo non é la propria sphera et proprio continente;ma l'appetito di conservarsi : come peggiamo la fiamma lerpere per la terra, et inchinarsi, et ramenarsi al basso, per andare al piu uicino loco in cui inescare et nodrirsi posta : et lasciarà d' andar uerso il sole al quale senza discrime d' intiepidirse per il camino, non se inaria. ELP Che dici di quel che loggionge Aristotele che le parti, et congenei corpi, quantumque distan ti fieno, fi muoueno pure al fuo tutto, et fuo co fimile? PHI. Chi non uede che é contra ogni raggione et senso, considerat o quel ch' habbia 0

n

m

io

1-

n.

no

oiu

oá

on

, 6

Piu

jucl

éla

afi-

t 11-

loco

ràd

ne d'

ELP

liftan

uoco

ogni

2bbi4

mo poco fá detto? Certo le parti fuor del proprio globo fi muouerano al propinquo fimile anchor che quello non fia il suo primario et principal cotinente : et taluolta á altro che lo conserue et nodrisca, benche no simile in speci e: perche il principio intrinfeco inpulfiuo non procede dalla relatione ch'habbia à loco deter minato, certo punto, et propria sphera: ma dal' appullo naturale di cercar oue meglo, et piu prontamente há da mantenerfi, et conferuarfi nell'ester presente il quale (quantug; ignobil fia) tutte le cose naturalinéte desiderano : come massime defiderano viuere quegl'huomini, et massime temeno il morire coloro, che no han lume di philosofia vera et no apprende no altro esfere ch' il presente, et pensano che no posta succedere altro che appartegna à esti: perche non son peruenuti ad intendere che il principio vitale no confifte ne gl'accideti che resultano dalla copositione:ma in indiuidua et indissolubile sustanza, nella quale se noné perturbatione:non conviene desiderio di con feruarfi, ne timore di sperdersi : ma questo é conueniente a gli composti, come composti, ci oé secondo raggione simmetrica, coplessionale accidentale: perche ne la spiritual sultăza che s' intende vnire, ne la materiale che s' intende unita, possono ester suggette ad alteratione alchuna d paffione: et per consequenza non cercano di coferuarfi, et pero à tai sustaze no con uien moto alchuno:ma a le coposte. Tal dottri na fara compresa quando fi sapra ch'eller graue ó lieue, no conuiene a mondi, ne a parte di quelli; per che queste differenze non sono naturalmente ma politiua, et respettiuamente. Oltre da quel ch' habbiamo altre uolte confi derato, cioé ch' l'universo non ha margine, non ha estremo; ma é inmenso et infinito; a tiene che à gli corpi principali à riguardo di qualche mezzo ó estrenio, non possono deter minarfi à mouerfi rettamente, perche da tutti canti fuor della fua circumferenza hanno ugual et medefimo rispetto; peró non hanno al tro moto retto che di proprie parti, non a tiguardo d' altro mezzo et centro, che del pro prio intiero, continente, et perfetto. ma di questo confideraro al suo proposito et loco. Venendo dumque al punto: dico che secondo gli fuoi medefimi principii, non potra ueri ficar questo philosofo che corpo quantumque lontano habbia attitudine di rivenire al suo continente, o fimile : se lui intende le comete di materia terrestre, et tal materia, quale in for ma di exhalatione é montata in alto all' incen tiua region del foco, le quali parti sono inetti à descendere al basso, ma rapite dal uigor del primo mobile, circuiscono la terra: et pure non sono di quinta assenza, ma corpi terrestri grauissimi, spelli et densi, come chiaro fi argumenta da l'apparenza in fi lunghoin teruallo, et lunga refistenza che fanno all graue et uigoroso incendio del foco: che tal uolta perseuerano oltre un mese à bruggiare come per quarantacinque giorni continui à tempi nostri n' é uista una . Hor se per la distanza non si destrugge la raggion della grauita, per che caggione tal corpo non folo non uiene al baffo ne fi fta fermo: ma oltre circuice la terra? se dice che non circuisce per se; ma per esser rapito : insisteró oltre che costi ancho ci aschuno di suoi cieli et astri (li quali non vuol che fieno graui ne lieui ne di fimil materia) son rapiti, lascio che il moto di questi corpi par proprio à elli perche non é mai conforme

al diurno, ne à quei d'altri astri.

î

3

ti

d

.

di

0.

-11

30

10 te

10

cn tti

lel

ITC

tri

r-

1-

uc ta

ne

iqi 23

on

PHI. La raggione é ottima per conuencer costoro da suoi medesimi principii perche della uerità della natura di comete, ne parlare mo facendo propria confiderarione di quelle: doue mostraremo et che tali accensioni non son dalla sphera del foco, perche verrebono da ogni parte accele; attelo che secondo tutta la circunferenza ó superficie de la sua mole sono contenute nella aria attrito dal caldo, come esti dicono, o pur sphera del fuoco: ma sempre uedemo l'accensione essere da una parte. conchiuderemo le dette comete effer specie di astro, come bene dissero et intesero gl'anti chi, et effere tale astro che col proprio moto auicinandosi et allontanandosi uerso et da questo astro, per raggione di accesso et recesso prima par che cresca come fi accendesse, et poi mancha come s'estinguesse: et non si muoue circa la terra; ma il suo moto proprio é quel lo che é oltre il diurno proprio alla terra, la quale riuolgendosi con il proprio dorso, uiene à farce orienti et occidenti tutti que lumi che

che sono fuor della sua circonferenza. Et non é possibile che quel corpo terrestre et si grande posta da si liquido aére et sottil corpo, che non resiste al tutto: esfer rapito, et mantenuto contra fua natura suspeso, il cui moto se fusse uero, sarrebe solamente conforme à quel del primo mobile dal quale é rapito et non imitarebe il moto di pianeti, onde hora è giudi cato di natura di Mercurio hora della luna hora di Saturno, hor de gl' altri.ma et di que sto altre uelte à suo proposito si parlara. Basta hora hauerne detto fin tanto che baste perargumento contra costui, che dalla propinquità et lontananza non uuole che s' inferifca mag gior et minor facultà del moto che lui chiama proprio et naturale : contra la uerità, la quale non permetre polla dirle proprio et naturale ad un suggetto in tal dispositione, nella quale mai gli puó conuenire : et pero se le parti da oltre certa distanza mai se muoneno al continente : non si deue dire che sal moto fia naturale à quelle.

ELP. Ben conosce chi ben considerache costui hauea principii tutti contrarii alli principii ueri della natura. Replica appresso che se il moto di corpi semplici, enaturale a essi: anerrà che gli corpi semplici che sono in molti mondi, et sono di medesima speaie, si muona no o al medesimo mezzo, o almedesimo estre mo, PHI. Questo e quello che lui non potra giamai prouare, cioè che si debbano muouere al medesimo loco particulare et individuale;

perche

l

c

perche da quel che gli corpi son di medesima specie s'inferisce che à quelli si couegna luogo di medesima specie, et mezzo de medesima specie, ch' é il centro proprio; et non si deue ne puo inferire che richiedano loco medesimo di numero. ELP. L'stato lui alchunamente presago di questa risposta, et però da tutto il suo uano sforzo caccia questo, che unol proua re la differenza numerale non effer causa della diversità de luoghi. PH. Generalmente neggiamo tutto il contratio; pur dite come il pro ua? ELP. Dice che se la diuersità numerale di corpi douelle eller caggione della dinersità di luoghi : bisognarebbe che delle parti di questa terra diverse in numero et gravita,cia scupa nel medesimo mondo hauesse il propri o mezzo, il che é impossibile, et inconueni ente : atteso che secondo il numero de gl' indiuidui de parti de la terra farrebe il numero de mezzi. PHL. Hor considerate che mendica persuasione é questa. Confiderate le per tanto ui potrete mouer punto dalla opinion contra ria ò piu tosto confirmarui in quella. Chi dubita che non sia inconveniente dire uno ellere il mezzo di tutta la mole, et del corpo, et animale intiero, a cui et uerlo cui si referiscono, accogleno, et per cui si uni cano, et hanno base tutte le parti : et posserno esfere positiuamente innumerabili mezzi : secondo che della innumerabile moltitudine de le parri, in ciascuna possiamo cercere, o prende, 6 supponere il mezzo ? Nell' huomo

mo uno é semplicemente il mezzo che si dice il core : et poi molti sono altri mezzi, secon do la moltitudine de le parti, de quali il core há il suo mezzo, il pulmone il suo, l'epate il suo, il capo, il braccio, la mano, il piede, questo osso, questa uena, questo articolo, et queste particelle che constituiscono cotai membri, et hanno particular et determinato sito, tauto nel primo et genesale ch' é tutto individuo; quanto nel prossimo et particular ch' é tutto questo ó quell'altro membro de l'individuo.

ELP. Confiderate che Ini si può intende re che non nogle dir semplicemente, per che ciascuna parte habbia il mezzo; ma che habbia il mezzo a cui si muoua. PHL Al fine tutto ua ad uno: perche nell' animale non si richiede che tutte le parti undano al mezzo, et centro : perche questo é impossibile, et inconveniente: ma che fi referiscano à quello per la unione de le parti, et constitution del tutto : perche la uita et confistenza delle cose dividue, non si vede in altro che nella debita unione de le parti, le quali sempre s'intendeno hauer quel termine che medefimo fi prende per mezzo et centro. Peró per la con stitution del tutto intiero, le parti si riferisco. no ad un fol mezzo: per la constition di cias cunn membro, le particole di ciascuno si referiscono al mezzo particular di ciascuno, à fin che l'epate conssita per l'union de de le sue parti, costi il pulmone, il capo, l'orechio, l' ochio et altri. Ecco dumque come non folamente

lamente non é inconveniente ma, naturalissi mo; et che fieno molti mezzi fecondo la rag gione di molte parti et particole de le parti, segli piace, perche di questi l' uno é constituito, suffiftente, et consistente : per la consisten za, suffiftenza, et constitutione de l'altri Cer to si sdegna l'intelletto su le considerationi fopra frascharie tali, quali apporta questo philosofo. ELP. Quetto si deue patire per la riputatione ch' há guadagnato costui, piu pet

non estere inteso, che per altro.

Ma pur di gratia considerate un poco quan to questo galant'huomo si compiacque in que fto argumentaccio: uedete che quasi trionfan do soggionge queste paroli. Se dumque il contradicente non potra contradire à questi fermoni et raggioni , necessariamente é un mezzo et uno Orizonte. PHI. Dice mol to bene, seguitate. ELP. Appresso proua che gli moti semplici son finiti, et determina ti, perche quel che diffe che il mondo é uno et gli moti semplici hanno proprio loco; era fondato sopra di questo. Dice dumque cossi ogni mobile si muoue da un certo termine ad un certo termine: et sempre é differenza spe cifica tra il termino onde et il termino oue; estendo ogni mutation finita, tali fono mot bo et fanita, picciolezza grandezza, quá llà, per che quel che si fana non tende ouefiuogla ma alla fanitá. Non fon dumque il moto del la terra et del foco in infinito, ma a' certi ter mini dinersi da que luoghi da quai fi muoue no: per

no : perche il moto ad alto, non é moto al bailo: et questi doi luoghi son gli orizonti de moti. Ecco come é determinato il moto retto Non meno determinato é il moto circulate, perche da certo a certo termine, da contrario a' contrario, é anchor quello: se uoglamo con siderar la diuersita' del moto la quale é nel diametro del circolo; perche il moto di tutto il circolo a' fatto non ha contrario (perche no si termina ad altro punto che a quello da cui cominció) ma nelle parti della reuolutione, quando questa é presa da uno estremo del di ametro, all'altro opposito. PHIL. Questo che il moto e determinato et finito secondo tali raggioni no échi lo neghi, o ne dubitima é falso che sia semplicemere determinato alto et determinato baffo come altre nolte habbia mo detto et prouato ; perche indifferente. mente ogni cola si muoue ó qua'o la', ouum que sia il luogo della sua conservatione: et di ciamo (anchor supponendo gl' principii d' Aristotele et altri simili) che se infra la terra fulle altro corpo, le parti della terra uiolentemente ui rimarrebono: et indi naturalméte montarebono : et no negara' Aristotele che se le parti del fuoco fullero sopra la sua sphera (come per ellempio, oue intendeno il ci elo ó cupola di Mercurio) descenderebono na turalmente. Vedete durr que quanto bene naturalmente determinino fu et giu, graue et lieue, dopo ch' harrete considerato che tutti corpi ouumque fieno, et douumque fi muouano, ritegnono et cercano al pessibile il lo co della conservatione. Tutta uia quantum que sia uero che ogni cosa si muoue per gli su oi mezzi, da suoi et à suoi termini, et ogni mo to o circulare o retto e determinato da opposito in apposito: da questo non seguita che l'univerto sia finito di grandezza, ne che il mondo sia uno: et non si distrugge che sia infinito il moto semplicemente di qualsivogla atto particolare, per cui quel spirto (come uoglam dire) che sa ct incorre a questa compositione, unione, et uiuisicatione, puo essere et sara sempre in altre et altre infinite.

Puo dumque stare che ogni moto sia finito (parlando del moto presente, non absoluta et semplicemente di ciascun particulare, et in tutto) et che infiniti mondi sieno: atteso che come ciascuno de gl' infiniti mon di é finito, et ha' regione finita: cossi a' ciascuno di quei conuegnono presentti termini del moto suo, et de sue parti.

ELPI. Voi dite bene, et con questo senza che seguite inconueniente alchuno contra di noi, ne cosa che sia in fauor di quelle che lui unol prouare: é apportato squell' segno che lui soggionge a' mostrar che il moto non sia in infinito, per che la terra et il suoco quanto piu s'accostano alla sua sphera, tanto piu uelocemente si muoveno: et però se il moto susse su infinito, la velocita levita et gravita uerrebe ad essere in infinito. PHIL. Buon prò gli saccia.

FRA. Si ma questo mi par il gioco de le bagattelle, per che se gl' atomi hanno moto infinito per la succession locale che a' tempi a' tempi fanno, hor hauendo efflusso da questo, hor influsso in quello, hor giungendosi a' questa hor a' quella compositione, hor concor rendo in questa, hor in quella figuratione per il spacio inmenso dell' universos verranno per certo ad havere infinito moto locale, discorre re per infinito spacio, et concorrere ad infinite alterationi: per questo non seguita ch' habbiano infinita, gravita levita o velocita. PHI.

La sciamo da parte il moto delle prime parti, et elementi : et consideriamo solamente de le parti prossime, et determinate à certa spe cie di ente cioé di sustanza, come de le parti de la terra che son pur terra. Di queste veramente si dice che in quei mondi che sono, et inquelle regioni doue nersano, in quella sorma che ot tegnono non si muoneno se non da certo a certo termine : et da questo non piu seguita questa conclusione, dumque l' universo é sinito, et il mondo é uno : che quest' altra, dumque le scimie nascono senza coda, dumque il gust neggono la notte senza occhiali. dumque pipistrelli sanne lana.

Oltre (di queste parti intendendo) giamai si potra far tale illatione; l'uniuerso e'infinito, son terre infinite; dumque puotra una parte di terra continuamente muouersi in infinito, et deue hauer ad una terra infinitamente distante appulso infinito, et grauita infinita e et

questo

questo per due caggioni, de quali. L'una é che non fi può dar quelto transito:perche constando l'uniuerfo di corpi et principii contrarii, non potrebbe tal parte molto discorrere per l' etherea regione, che non uenelle ad eller uinta dal contrario, et douenir à tale che non piu fi muous quella terra, perche quella fuftanza non é piu terra: hauendo per uittoria del contrario cangiato complessione et uolto. L'al tra che generalmente ueggiamo che tanto mancha che mai da distanza infinita possa esser impeto di grauità o leuità come dicono: che tal appulso de parti non puo esfere se non infra la regione del propriocontinente, le qua li se sustero estra quella, non piu ui si muouerebono: che gli fluidi humori (quali nel' ani male si muoueno da parti esterne all' interne, Superiori et inferiori, secondo tutte differenze, montando, et bassando, rimouendosi da questa, à quella, et da quella à questa parte)messi fuori del proprio continente, anchor contigui á quello, perdeno tal forza et appulso naturale. Vale dumque per tanto spacio tal relatio ne, quanto vien misurato per il semediarietro dal centro di tal particular regione, alla fua circonferenza; doue circa questa é la minima gravita, et circa quello la massima, et nel mezzo secodo gli gradi della propinquità cir ca l'uno ó l'altra, la uiene ad effer maggior, et minore: come appare nella presente demostra tione, in cui A fignifica il cetto de la regione, doue (parlando comunmente) la pietra non è K.i. graue

c

le

te le

ot

ta i-

1.

n-

1.

6

0,

rte

11-

et

lto

graue ne lieue. B, fignifica la circonferenza della regione doue parimente non sará graue: ne lieue: et rimatrá quieta (onde appare anchora la coincidenza del massimo et minimo quale é dimostrata in fine del libro de princi pio causa et uno) 1 2 3 4 5 6 7 8 9, significano lé differenze di spacii tramezanti.

| B 9 G | o ne graue.ne lieue.              |
|-------|-----------------------------------|
| 3 6   | minimo grave, levissimo.          |
| 7 6   | affai men graue, affai piu lieue. |
| 6     | meno graue, piu lieue.            |
| 5 3   | graue, lieue,                     |
| 4     | piu grave, men lieue.             |
| 3 7   | allai più grave, affai men lieue. |
| 2 1   | graummo, minimo lieue,            |
| AIS   | ne graue, ne lieue.               |
|       |                                   |

Hor nedete oltre quanto mancha ch' una terra debba muonersi à l'altra, che ancho le parti di ciascuna messe suor della propria circonferenza non hanno tale appulso.

ELPI. Volete che sia determinata questa circonserenza? PHIL. Si quanto alla massima granità che potesse esser nella massima parte, 6 se pur ti piace (perche tutto il globo non é grane ne liene) in tutta la terra: ma quanto alle dissereze mezzane de grani et lie

ui, dico che si denno prédere tato diverse disse réze, quanto diversi possono essere gli pondi di diverse parti che son coprese tra il massimo et minimo grave. ELPIN. Discretamente dumque si deve intendere questa schala, PHI. Ogni uno ch' há ingegno potrá da per se in tendere il come.

Hor quanto alle referite raggioni d' Ariftotele affai é detto: ueggiamo adesso se oltre nelle seguenti apporta qualche cosa. ELP.
Di gratia contentateui che di questo ne parlia
mo nel seguente giorno; perche sono aspetta
tato dall' Albertino, che é disposto di uenir
qua a ritrouarui domani, dal qual credo che
potrete udir tutte le piu gaglarde raggioni,
che per l'opinion contraria possono apportar
si, per esser egli assai prattico nella commune
philosofia. PHL Sia con uostra commodita.

Fine del Quarto Dialogo.

Dialogo

K.it.

aue; animo

enza

rinci icano

icue.

ieue.

ho le

mafffima globo : ma et lie

mi



## Dialogo Quinto.

Albertino nuouo



Orrei sapere che phatasma, che inaudito mostro, che huomo etheroclito, che cer uello estraordinario é questo, quai nouelle costui di nuouo porta al mondo,

ó pur che cose absolete et uecchie uegnono à rinuouarsi, che amputate radici vegnono à repullular in questa nostra etade? ELP. Sono amputate radici che germoglano, son cose antique che riuegnono, son ueritadi occolte che si scuoprono: é un nuouo lume che dopo lungha notte spunta all'orizonte, et hemisphe ro della nostra cognititione, et à poco à poco s' auicina al meridiano della nostra intelligenza.

genza. ALB. S' io non conoscesse Elpino. lo che direi. ELP. Dite pur quel che ui piace. che se uoi hauete ingegno come io credo bauerlo; gli consentirete come jo gli consento; fe l' hauete meglore; gli consentirete piu tofto et meglo: come credo che fara. Attefo che quelli à quali é difficile la uolgar philoso fia et ordinaria scienza, et sono anchor discepoli et mal uersati in quella (anchor che non si stimino tali, per quel che souente esser suole) non farà facile che si congertano al nostro parere: perche incotali può piu la fede uniuer fale : et in esti massime la fama de gl' autho . che gli son stati messi per le mani trionfa, per il che admirano la riputation di espositori et commentatori di quelli : ma gl' altri á quali la detta philosofia é aperta, et che son gionti à quel termine, onde no fon piu occupati à spen dere il rimanente della lor uita ad intendere quel ch' altri dica : ma hanno proprio lume, et occhi de l'intelletto uero agente, penetrano ogni ricetto, et qual Argi, con gl' occhi de diuerse cognitioni, la possono contemplar per mille porte ignuda : potranno, facendosi piu appreflo, distinguere trà quel che si crede, ets' há per concesso et vezo per mirar da lontano per forza di consuetudine et senso generale: et quel che ueramente é,et deue hauersi per certo, come constante nella uerità et sustanza de le cose. Malamente, dico, potranno appro uarquesta philosofia color, che 6 non hanno buoda felicità d'ingegno naturale : ò pur non

sono esperti almeno mediocremente in diuer se facultadi, et non son porenti fi fattamente nell'atto reflesso de l'intelletto : che sappiano far differenza da quello ch' è fondaro fu la fede, et cio che é stabilito sú l'euidenza di ueri principii, perche tal cosa comunmentes há per principio, che ben confiderata fi troua ra conclusione impossibile, et contra natura. Lascio quelli sordidi et mercenarii ingegni, che poco et niente solleciti circa la uerità, si contentano saper secondo che comunmente é stimato il sapere; amici poco di uera sapienza, bramosi di fama er riputation di quella: uaghi d'apparire, poco curiosi d'effere. Malamente dico potrà eligere tra diuerse opinio ni, et taluolta contradittorie sentenze, chi non há sodo et retto giuditio circa quelle. Difficilmente varra giudieare, chi non é potente à far comparatione tra queste et quelle, l' unact l'altra. A' gran pena potra com parar le diuerse insieme, chi non capisce la differenza che le distingue. Assai malageuo le ê conprendere in che differiscano, et come fiano altre queste da quelle, essendo occolta la sustanza di ciascuna, et l'essere. Questo non potrá giamai effere euidente se non é aperto per le sue cause et principii ne gli quali ha fondaméto. Dopo dumq; che harrete mirato con l'occhio de l'intelletto, etconsiderato col regolato senso gli fondamenti, principii, et cause, doue son piantate queste diuerse et con contrarie philosofie, veduto qual fia la natura fustan .

sustanza et proprietà di ciascuna, contrapesato con la lance intellettuale et uifto qual differen za fia trá l'une et l'altre, fatta comparation trà queste et quelle, et rettamente giudicato: senza hesitar punto farete elettion di consen tire al uero. ALB. Contra le opinioni uane et stolte esser sollecito, é cosa da uano et stolto dice il principe Aristotele. ELP. Assai ben detto. Ma se ben guardate, questa sentenza et confeglo uerra à pratticarfi contra le sue opinioni medesime, quando faranno apertamen te stolte et uane, chi uuol perfettamente giudicare (come hó detto) deue saper spoglarsi dalla consuetudine di credere, deue l'una et l' altra contradittoria esistimare equalmente possibile, et dismettere à fatto quella affettio ne di cui é imbibito da natività : tanto quella che ne presenta alla conversation generale. quanto l'altra per cui mediante la philosofia rinascemo (morendo al uolgo) tra gli studio fi stimati sapienti dalla moltitudine et in un tempo. Voglo dire, quando accade contro uersia tra questi et altri stimati sauii da altre moltitudini et altri tempi : se voglamo ret tamente giudicare, douiamo richimare á men te quel che dice il medesimo Aristotele, che per hauer riguardo á poco cose, taluolta facil mente gittamo sentenze, et oltre che l'opinione taluolta per forza di consuetudine si fattamente s' impadronisce del nostro consentimento: che tal cosa ne par necessasia ch' é impossibile : tal cosa scorgemo, et apprendia.

apprendiamo per impossibile ch'é uerissima et necessaria: et se questo accade nelle cose per se manifeste : che deue effere in quelle che son dubie et hanno dependenza da ben posti prin cipii, et saldati fondamenti? ALB. E' opinione del comentatore Auerroe, et altri mol ti che non si può sapere quel tanto ch' ha igno rato Aristotele. Questo con tal moltitudine era situato con l'ingegno si al basso, et erano in si spesse tenebre, che il più alto et più chiaro che uedeuano gl' era Aristotele : però se costui et altri quando si lasciano cascar simil sentenza, uolessero piu castigatamete parlare; direbono Aristotele esier un Dio secondo il lor parere : onde non tanto negnano à magnificar Aristotele: quanto ad esplicar la propria dapoccagine. Per che non altrimente questo é secondo il lor parere : che secondo il parer della scimia le piu belle creature del mo do son gli sui figli : et il piu uago maschio de la terra é il suo scimione. ALB Parturient montes. ELP. Vedrete che non é forgio quel che nasce. ALP. Molti hanno balestrato et machinato contra Aristotele, ma son cascati i' castegli, son spuntate le freccie, et gli fon rotti gl' archi. ELP. Che fia fe una uani tà guerreggia contra l'altra: l'una é potente contra tutte; non per questo perde l'esfer uanità : et al fine non potra effere discoperta, et uinta dal uero. ALB. Dico che é impossibile di contradir demostrativamente ad Aristorele. ELP. Questo é un troppo precipi

toso dire. ALB. lo non lo dico se non dopo hauer ueduto bene, et affai meglo confiderato quanto dice Aristotele; et in quello tanto mancha ch' io ui trouc errore alchuno: che niente ui scorgo che non sappia de divinità:et credo che altro non si possa accorgere di quel ch' io non hó possuro accorgermi. ELP. Dum . que misurate il stomacho et ceruello altinise condo il uostro :et credete non esser possibibile ad altri quel ch' é impossibile à uoi. Sono al mondo alchuni tanto infortunati et infelici, che oltre c'e fon priui, d'ogni beneshanno per decreto del fato per compagna eterna tale Erinni et infernal furia, che li fa volontariamente con l' atro uelo di corrofiua inuidia appannarfi gl' occhi, per non ueder la fua nudita, pouerta, et miferia; et l'altrui orname ti, ricchezze, et felicitadi: uoglon piu tosto in fporca et superba penuria intisichire, et sotto il lettame di pertinace ignoranza star sepolti: ch'effer ueduti conuersi à nuoua disciplina, parendogli di confessar d'esser stato sinall'hora ignorante : et bauer un tal per guida.

ALB. Volete dumque uerbi gratia che mi faccia discepolo di costui, io che son dotto re, approuato da mille achademie, et che hó escercitata publica profession de philosofie, nelle prime achademie del mondo : uegna ho ra à rinegar Aristotele, et mi faccia insegnar philosofia da fimili? ELP. lo per me non come dottore, ma come indotto, uorrei este. re infegnato : non come quello che dourei

effere; ma come quello che non fono, uorrei imparare: accettarei per maestro non sol costui, ma qualfinogl' altro; che gli dei hanno ordinato che mi sia, perche gli fanno intendere quel ch' io non intendo. ALB. Dum que mi volete far ripuerascere? ELP. Anzi dispuerascere. ALB. Gran merce alla nostra cortesia, poi che pretendete d'auanzarmi, et pormi in exaltatione, con farmi auditore di questo trauaglato, ch' ogni un la quanto fia odiato nell'achademie, quanto é auerlatio delle dottrine comuni, lodato da pochi, ap prouato da nessuno, perseguitato da tutti. ELP. Da tutti si, ma tali et quali : Da pochi fi; ma ottimi et heroi. Auerlario de dottrine comuni, non per ester dottrine, o per ester co muni : ma perche false. Dall' achademie odia to, perche doue é diffimilitudine non é amore. Trauaglato, perche la moltitudine, é contraria a' chi si fa fuor di quella : et chi si pone in alto; fi fa uersaglo à molti. Et per descriuerui l'amimo suo quanto al fatto del trattar cose speculative, ui dico che non é tanto curiofo d'infegnare, quanto d'intendere, et che lui udira meglor noua, et 'prendera maggior piacere, quando sentira che voglate insegnarlo (pur ch' habbia speranza de l' effetto) che se gli dicelle che uolete ellere inlegnato da lui; per che il suo desso consiste piu in imparare, che in insegnare, et si stima più atto à quello, ch'a' questo. Ma eccolo á punto insieme con Fracastorio, ALB, Siate il molto ben uenuto Philotheo.

Philotheo. PHI. Et uoi il ben trouato, ALB.

S'á la foresta sieno et pagla rumino Col bue, monton, becco, asino, et cauallo; Hor per sar meglor uita, senza sallo Quá me ne uegno á sarmi catecumino.

i

•

FR. Siate il ben uenuto. ALB. Tanto fin' al presente hó fatta stima de le uostre posi tioni, che le hó credute indegne di effere udite non che di risposta. PHI: Similmente giudi cauo ne miei primi anni quando ero occupato in Aristotele, fino a certo termine: hora dopo ch'hó piu uifto et confiderato, et con piu maturo discorso debbo posser sar giuditio de le cole : potrá effere ch' 10 habbia defimpara to, et perso il ceruello: Hor perche questa é una infirmità la quale nellun meno la fente che l'amalato istesso: io piu tosto mosso da una suspitione, promosso dalla dottrina all'ig noranza: molto son contento d'essere in corso in un medico tale, il quale é stimato suffici ente da tutti di liberarmi da tal mania. ALB.

Nol puó far la natura, io far nol posso; S' il male é penetrato in sin' á l' osso.

FR. Di gratia signor toccategli prima il polso, et uedete l'urina, perche appresso se no possiamo effettuar la cura ; staremo sul giuditio.

ALB.

effere; ma come quello che non sono, uorrei imparare: accettarei per maestro non sol coftui, ma qualfinogl' altro; che gli dei hanno ordinato che mi sia, perche gli fanno intendere quel ch' jo non intendo. ALB. Dum que mi uolete far ripuerascere ? ELP. Anzi ALB. Gran merce alla nodispuerascere. stra cortesia, poi che pretendete d'auanzarmi, et pormi in exaltatione, con farmi auditore di questo trauaglato, ch' ogni un sa quanto fia odiato nell'achademie, quanto é auerfario delle dottrine comuni, lodato da pochi, ap prouato da nelluno, perleguitato da tutti. ELP. Da tutti si, ma tali et quali : Da pochi fi; ma ottimi et heroi. Auerlario de dottrine comuni, non per effer dottrine, o per effer co muni: ma perche falle. Dall' achademie odia to, perche doue é diffimilitudine non é amore. Trauaglato, perche la moltitudine, é contraria a' chi si fa fuor di quella : et chi si pone in alto; fi fa uersaglo à molti. Et per descriuerui l'amimo suo quanto al fatto del trattar cole speculative, ui dico che non é tanto curiofo d'insegnare, quanto d'intendere, et che lui udira megfor noua, et 'prendera maggior piacere, quando sentira che voglate insegnarlo (pur ch' habbia speranza de l'effetto) che se gli diceste che uolete esfere insegnato da lui; per che il suo desso consiste piu in imparare, che in insegnare, et si stima più atto à quello, ch'a' questo. Ma eccolo a punto insieme con Fracastorio, ALB, Siate il molto ben uenuto Philothea.

Philotheo. PHI. Et uoi il ben trouato, ALB.

S'á la foresta sieno et pagla rumino
Col bue, monton, becco, asino, et cauallo;
Hor per sar meglor uita, senza sallo
Quá me ne uegno á sarmi catecumino.

ei

0

n

LÄ

i,

li

1

0

P

1.

11

10

0

2

.

C

.

1

C

0

i

FR. Siate il ben uenuto. ALB. Tanto fin' al presente hó fatta stima de le nostre posi tioni, che le hó credute indegne di effere udite non che di rifposta. PHI: Similmente giudi cauo ne miei primi anni quando ero occupato in Aristotele, fino à certo termine: hora dopo ch'hó piu uifto et confiderato, et con piu maturo discorso debbo posser sar giuditio de le cole : potrá effere ch' 10 habbia desimpara to, et perfo il ceruello: Hor perche questa é una infirmità la quale nellun meno la sente che l'amalato istesso: io piu tosto mosso da una suspitione, promosso dalla dottrina all'ig noranza: molto son contento d'essere in corso in un medico tale, il quale é stimato suffici ente da tutti di liberarmi da tal mania. ALB.

Nol puó far la natura, io far nol posso; S' il male é penetrato in sin' á l' otso.

FR. Di gratia signor toccategli prima il polso, et uedete l'urina, perche appresso se no possiamo effettuar la cura; staremo sul giuditio.

ALB.

ALB. La forma di toccar il polio é di neder come ui potrete risoluere et estricar da alchuni argométi ch' hor hora ui faró udire, qua li necessariamete cochiudeno la impossibilità di piu mondi, tanto mancha che gli mondi fie ne infiniti. PHI. Non ui faro poco ubliga to quando m' harrete insegnato questo : et quantumque il uostro intento non riesca : ui saró pur debitore per quel che mi uerrete à confirmar nel mio parere: perche certo ui stimo tale che per uoi mi potrò accorgere di tut ta la forza del contrario : et come quello che fiete espertissimo nelle ordinarie scienze, facil mente ui potrete auedere del uigor de fondamenti et edificii di quelle, per la differenza ch hanno, da nostri principii. Hor per che non aceada interrottione di raggionamenti et ciascuno á bel agio possa esplicarsi tutto: piac ciaui di apportar tutte quelle raggioni, che stimate piu salde et principali, et che ui paiono demostratiuamente conchiudere. AL. Cossi faró. Prima dumque da quel che estra questo mondo non s' intende effere loco ne tempo, per che se dice un primo cielo, et primo corpo il quale é distantissimo da noi, et primo mobile : onde habbiamo per consuetudine di chiamar cielo quello ch' é fommo orizonte del mondo, doue sono tutte le cose immobili fisse et quiete che son le intelligenze motrici de gl'orbi. Anchora diuidendo il mondo in corpo celeste et elementare, si pone questo terminato et contenuto; quello terminante et continente

uc-

al-

qua

lità

i fie

liga

: ct

: ui

te a

fti-

tut

facil

ida-

a ch

non

piac

cha

ono

offi

efto

po,

orpo

mo-

ic di

onte

bili

trici

ndo

efto

te et

continente : et é tal ordine de l'universo che montando da corpo piu crasso à piu sottile; quello che é sopra il couesso del fuoco, in cui sono affishi il sole, la luna, et altre stelle é una quinta ellenza: à cui conuienc et che non ua da in infinito, perche farrebe impossibile di giongere al primo mobile: et che non si repli che l'occorso d'altri elemete; si perche questi uerrebono ad effere circonferentiali : fi ancho perche il corpo incorrottibile et divino uerrebe contenuto et compreso da gli corrot tibili: il che é inconueniente: perche à quello ch' é diuino, conuiene la raggion di forma et atto, et per conseguenza di comprendente, figurante, terminante: non modo di termina ta, compresa, et figurata materia. Appresso argomento coffi con Asistotele, se suor di que tto cielo é corpo alchuno : ó fará corpo femplice, & sará corpo composto: et in qualfino gla modo che tu dica , dimando oltre ò ui é come in loco naturale, o come in loco accidentale et usolento. Mostramo che iui non é corpo semplice : per che non é possibile che corpo spherico si cange di loco : perche come é impossibile che muti il centro, cossi non é possibile che cange il sito: atteso che non può eller se non per uiolenza estra il proprio fito: et uiolenza non puo effere in lui tanto attiua quanto possinamente. Similméte non é possibile che fuor del cielo sia corpo semplice mobile di moto retto : ó sia graue ó sia leue no ui potrà effere naturalmente, attelo che gli

luoghi di questi corpi semplici sono altri da i luoghi che si dicono suor del mondo: ne potre te dir che ui fia per accidente : perche auerrebe che altri corpi ui fieno per natura. Hor essendo prouato che non sono corpi semplici oltre quei che uegnano alla composition di questo mondo, che son mobili secondo tre spe cie di moto locale: é consequête che suor del mondo non fia altro corpo semplice : se costi é, é ancho impossibile che ui sia composto alchuno: per che questo di quelli si fa et in quel li si risolue. Cossi é cosa manisesta che non son molti mondi, perche il cielo é unico, perferto, et compito, a cui non é, ne puó essere al tro fimile. Indis' inferisce che fuor di questo corpo non può esse loco, ne pieno,ne uscuo, ne tempo. Non ui é loco, per che se questo sará pieno: contenerá corpo ó semplice o com posto; et noi habbiamo detto che suor del cielo non u'é corpo ne semplice, ne coposto. se Cará uacuo, all' horá secodo la raggion del ua eno(che fi definisce spacio in cui può esfer corpo) ui potra effere:et noi habbiamo mostrato che suor del cielo no può esser corpo. No ui é tépo perche il tépo é numero di moto, il mo to non é se no di corpo, però doue no é corpo non é moto, non u'é numero ne misura di mo to, doue non é questa non é tempo: Poi habbiam prouato che fuor del mondo non é cor po; et per consequenza per noi é dimostrato non eslerui moto ne tempo: se cossi é,no ui é temporeo,ne mobile : et per consequenzail Scconmondo é uno.

Secondo principalmente dall' unitá del mo
tore s'inferilce l'unitá del mondo. E' cosa con
cessa che il moto circulare é ueramente vno,
uni forme, senza principio et sine: s' é uno, é
vno esfetto il quale nó puó essere da altro che
da una causa: se duque d'uno il cielo primo,
sotto il quale son tutti gl' inferiori, che con
spirano tutti in un ordine: bisogna che sia unico il gouernante, et motore. Questo essendo inmateriale non é moltiplicabile di nume
ro per la materia: se il motore é uno et da un
motore nó é se nó un moto, et un moto (ò sia
coplesso ò incoplesso) non é se nó in un mobi
le ó semplice ó coposto: rimane che l'vniuer
so mobile é uno, dumq; non son piu mondi.

.

el.

n

r-

0

0,

m

e-

(c

12 T-

to

ié

10

po

b-

10

to

ié

lis

0-

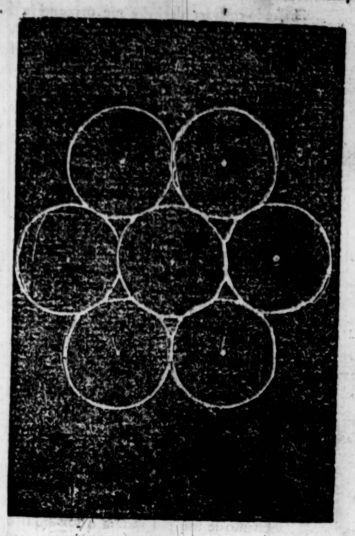
Terzo principalmente da luoghi de corpi mobili fi conchiude ch' il mondo é uno. Tre sono le specie di corpi mobili, graue in genera le, lieue in generale, et neutro. cioé terra et acqua, aria et fuoco, et cielo. cossi gli luoghi de mobili fon tre. infimo et mezzo doue ua il corpo gravissimo : supremo massime discosto da quello: et mezzano trá l' infimo et il fupremo, Il primo é grave, il secodo é ne gra ue ne lieue, il terzo é lieue; il primo appartiene al centro, il secondo alla circonferenza, il rerzo al spacio ch' é tra questa et quello. E' du que un luogo inferiore à cui si muoueno tutti gli graui, sieno in qualsinogla mondo. é un su periore à cui si referiscono tutti i'lieui da qual fiuogla mondo, dumque é un luogo in cui fi uerse il cielo di qualumque mondo il fia. Hor le é un loco: é un mondo, non son piu mondi.

Quarto. Dico che fieno piu mezzi à i quali fi muouano gli grani de diuerfi mondi, fieno piu orizonti a' gli quali fi muoua il lieue : et questi luoghi de diuersi mondi non differiscano in specie, ma solamente di numero: Auerra all'hora che il mezzo dal mezzo farà piu distante ch' il mezzo da l'orizonte : ma il mezzo et mezzo conuegnono in specie : il mezzo et orizonte son contrarii: Dumque farà più distanza locale tra quei che conuegnono in specie, che tra gli contrarii: Questo écontra la natura di tali oppositi: perche quando fi dice che gli contrarii primi fon maf simamente discosti : questo massime s' inten de per distanza locale, la qual deue effere ne gli contrarii sensibili; Vedete dumque che se guita supponendosi che sieno piu mondi. Per tanto tale ipotesi non é solamente falsa, ma anchora impossibile.

Quinto te son piu mondi simili in specie, deueranno estere ò equali ó pur (che tutto uiene ad uno, per quanto appartiene al proposito) proportionali in quantità: se cossi è, non
potranno piu che sei mondi estere contigui a'questo: perche senza penetration di corpi
cossi non piu che sei sphere possono estere co
tique a' una: come non piu che sei circoli equali, senza intersettione de linee, possono to

care un altro.

# DIALO GO QUINTO Fol.14



L.i.

Essendo cossi accaderá che piu orizonti in tanti punti (ne li quali sei mondi esteriori toc cano questo nostro mondo ó altro) saranno circa un sol mezzo. Ma essendo che la uirtu de doi primi contrarii deue essere uguale : et da questo modo di ponere ne seguite inequa lità: uerrete à far gl' elementi superiori piu potenti che gl' inferiori, farrete quelli uittoriosi sopra questi, et uerrete à dissoluere questa mole.

Sesto estendo che gli circoli de mondi non fi toccano se non in punto. bisogna necessaria mente che rimagna spacio trà il conuesso del circolo di una sphera, et l'altra; nel qual spacio ò ui é qualche cosa che empia, ó niente: se ui é qual che cosa, certo non pué essere di natuta d'elemento distante dal conuesso de le circonferenza: perche (come fi nede) cotal fpacio é triangulare terminato da tre linee atcuali, che son parti della circonferenza di tre mondi : et peró il mezzo viene ad esfer piu lontano dalle parti piu uicine à gl'angoli. et lontanissimo da quelli come apertissimo si uede. Bisogna duque fingere noui elementi, et nouo mondo, per empir quel spacio, diuersi dalla natura di questi elementi et mondo. Ouer é necessario di ponere il uacuo, il quale supponemo impossibile.

Settimo se son piu mondi d son finiti d son infiniti : se sono infiniti dumque, si troua l'infinito in atto: il che con molte rag gioni e stimato impossibile : se sono fini-

ti, bisogna

ti, bisogna che sieno in qualche determinato numero : et sopra di questo andaremo inuestigando, perche son tanti et non fon piu ne meno ? per che non ue n'é an chor un' altro ? che ui fa questo ó quell' altro di piu ? Se son pari ò impari , perche piu tosto de l' una che de l' altra diffe renza ? ò pur per che tutta quella materia che é diuita in piu mondi, non s'éagglo bata in un mondo; essendo che la unità é meglor che la moltitudine, treuandosi l' altre cose pari ? per che la materia che é diuisa in quattro 6 sei, 6 diece terre: non é piu tosto un globo grande, perfetto, et singulare? come dumque de il possibile et impossibile si troua il numero finito, piu presto che infinito : cossi tra il conueniente et disconueniente, e più raggioneuo le et secondo la natura l'unità che la mol titudine, ó pluralitá.

Settimo in tutte le cose ueggiamo la natura fermarsi in compendio; perche come non é difettuosa in cose necessarie: cossi non abonda in cose souerchie : possendo dumque essa ponere in effetto il tutto per quell' opre che son in questo mondo: non é raggione, anchor che si uogla fengere, che

fieno altri.

١.

si

1-12

Ottavo se fussero mondi infiniti 6 piu che uno: massime sarebbono per questo che Dio puó farle, ó pur da Dio possono dependere.ma quantum:quequelo sia uerissimo, per tanto

non seguita che sieno:perche oltre la potenza attiua de Dio se richiede la poteza passiua de le cose: perche dalla absoluta potenza diuina non dipende quel tanto che puó esser fatto nella natura: atteso che non ogni potenza attiua si conuerte in passiua, ma quella sola la quale hà patiente proportionato: cioé sogget to tale, che possa riceuere tutto l'atto dell' essiciente: et in cotal modo non hà corrispondenza cosa alchuna causata, alla prima causa. Per quanto dumque appartiene alla natura del mondo, non possono essere piu che uno: benche Dio ne possa far piu che uno.

Nono é cosa fuor di raggione la pluralità di mondi, perche in quelli non sarrebe bontà ciuile, la quale consiste nella ciuile conuersati one : et non harrebono fatto bene gli dei cre atori de diuersi mondi, di non far che gli citta dini di quelli hauessero reciproco commercio.

Decimo con la pluralità di mondi uiene à caggionarsi impedimento nel lauoro di ciascun motore, ò dio: perche essendo necessario che le spkere si toccano in punto: auerra che l'uno non si potra muouere contra de l'altro, et sará cosa difficile che il mondo sia gouerna to da gli dei per il moto.

Vndecimo da uno non pnó prouenire plura lità d'indiuidui, se non per tal'atto per cui la natura si moltiplica per diuisió della materia, et questo non é altro atto che di generatione, Questo dice Aristotele con tutti Peripatetici. Non si sa moltitudine d'indiuidui sotto vna

specie,

12

e

12

to

t-

la

ct

f.

n-

ſa.

ITA

10:

itá

otá

ati

cre

tta

10.

ne a

al-

rio

che

tro,

TDA

lura

ai la

111,

onc.

tici.

Yna

cie,

specie, se non per l'atto della generatione. Ma quelli che dicono piu mondi di medesima ma teria et forma in specie, non dicono che l'uno si conuerte nell'altro, ne si genere dell'altro.

Duodecimo al perfetto non fi fá additione: se dumque questo mondo é perfetto certamen te non richiede ch'altro se gli aggionga. Il mondo é perfetto, prima come specie di continuo che non fi termina ad altra specie di co tinuo: Perche il punto indiuisibile mathema ticamente corre in linea, che é una specie di continuo: la linea in superficie che é la seconda spec.e di continuo; la superficie in corpo che é la terza specie di continuo; Il corpo non migra o discorre in altra specie di continuo: ma se é parte dell' universo si termina ad altro corpo : se é universo é perfetto et non si termina se non da se medesimo. Dum que il mondo et universo é uno se deue esfere perfetto. Queste sono le dodici raggio ni le quali uoglo per hora hauer prodotte: fe uoi mi satisfarrete in queste: uoglo tenermi PHI. Bisogna Albertin satisfatto in tutte. mio che uno che si propone a defendere una conclusione, prima (se non é al tutto paz-20) habbia essaminate, le contrarie raggioni: come sciocco sarrebe un soldato che prendesse assunto de difendere una rocca, senza hauer confiderato le circonstanze et luoghi onde quella può essere assalita. Le raggioni che uoi apportate (le pur son raggioni)sono assai com muni et repetite piu uolte da molti. Alle qua L.3.

li tutte sarà efficacissimamente risposto, solo con hauer considerato il fondamento di quel le da un canto; et dall' altro il modo della no ftra affertione. L'uno et l' altro ui farà chiaro per l'ordine che terró nel rispondere, il quale confistera in breue paroli; perche se altro bisognarà dire et esplicare, io ui lasciaro al pensiero di Elpino, il quale ui replicara quello che ha udito da me. ALB. Fare prima che io mi accorga che cio posta estere con qualche frutto, et non senza satisfattione d'un che desidera sapere, che certo non mi rineresce rà d'udir prima uoi, et poi lui. PHI. A' gl' huomini fauti et giudicioti, tra quali ui' connumero, basta sol mostrare il loco della confideratione; per che da p esti medesimi poi pro fodano sul giudicio de gli mezzi per quali fi discende all'una et l'altra contradittoria, 6 contraria positione. Quanto al primo dubio dumque diciamo che tutta quella machina ua per terra, posto che non sono quelle distinti oni di orbi et cieli, et che gl'aftri in questo spa cio inmenso ethereo si muoveno da principio intrinseco et circa il proprio centro, et circa qualch' altro mezzo. Non é primo mobile che rapisca realmente tanti corpi circa questo mezzo:ma piu presto questo vno globo causa l'apparenza di cotal rapto; et le raggioni di questo ue le dirá Elpino. ALB. Le udiró uolentiera. PH. Quado udirete et cocepirete che quel dire é contra natura, et questo é secondo ogni raggione, senso, et natural ucrificatione, non

folo

quel

a no

hia-

eal-

ciaro

cará

pri-

con

d'un

refce

l' gl'

con-

con-

i pro

iali fi

1,6

ubio

na ua

ffinti

to fpa

cipio

CITCA

obile

uesto

caula

oni di

6 uo-

te che

ione,

non direte oltre effere una margine, uno virimo del corpo, et moto dell' universo : et che non é che una uana phantafia l'efistimare che fia tal primo mobile, tal ciclo supremo et con tinente : piu tosto che un seno generale, in cui non altrimente subsidano gli altri mondi, che questo globo terreste in questo spacio doue uien circondato da questo aria, senza che sia inchiodato et affisso in qualeh altro corpo et habbia altra base ch' il proprio centro : et se si uedrá che questo non si puó prouare d'altra conditione et natura, per no mostrar altri acci denti da quei che mostrano gl'astri circonstan ti: non deue effer stimato piu tosto lui in mez zo dell'universo che ciasenno di quelli, et lui piu tosto fisto che quelli, et lui piu tosto appa rir esfer circuito da quelli che quelli da lui: on de al fine conchiudendosi tale indifferenza di natura : si conchiuda la uanità de gl' orbi deferenti, la uirtu dell'anima motrice, et natura interna essagitatrice di questi globi, la indifferenza de l'ampio spacio dell' universo, la irrationalità della margine et figura esterna di quello. ALB. Cofe in uero che non repug nano alla natura, possono hauer maggior con uenienza: ma son de difficilissima proua : et richiedeno grandissimo ingegno per estricarle dal contrario senso et raggioni.

PHILO. Trouato che sará il capo, facilisfimamente si sbroglará tutro l'intrico, perche la difficulta procede da un modo et da uno

incon

nconueniente supposto: et questo é la granita della terra, la immobilità di quella, la positio ne del primo mobile, con altri fette, otto, & noue, 6 piu: nelli quali fono piantati, ingraua ti, inpiastrati, inchiodati, annodati, incollati, sculpiti, ó depinti gl'astri : et non residenti in un medefimo spacio con questo astro, che é la terra nominata da noi; la quale udirete non effere di regione, di figura, di natura piu ne meno elementare, che tutti gl' altri: meno mobile da principio intrinfeco che ciascuno di que gl' altri 4himanti diuini. ALB. Certo entrato che mi farà nel capo questo pensiero, facilmente succederanno gl'altri tutti, che uoi mi proponete : harrete insieme insieme, tol te le radici d'una, et piantate quelle d'un altra philosofia. PHI. Cossi dispreggiarete per raggione oltre prendere quel senso comu ne, con cui uolgarmente si dice un sommo ori zonte, altissimo, et nobilissimo: confine alle su stanze diuine inmobili, et motrici di questi finiti orbi : ma confessarete almeno essere equalmente credibile che cossi come questa terra é un' animale mobile et connertibile da principio intrinseco, sieno quelli altri tutti me desimaméte: et no mobili secondo il moto et delatione d'un corpo, che non hà tenacità ne resistenza alchuna, piu raro, et piu sottile, che effer possa questa aria; in cui spiramo. Consi derarete questo dire cosistere in pura pharafia, et non poterfi demostrare al senso : et il nostro esfere secondo ogni regolato senso, et ben fondata

10

ó

ua ti,

in

la

on

ne

no

no

10,

101

ol l-

nu

ori fu

fti

cre

fta

da

ne

ne he

nG

12,

0-

en ita fondata raggione. Affirmarete non esfere piu uerisimile che le sphere imaginate di con caua et conuessa superficie sieno mosse, et seco amenino le stelle: che uero, et conforme al nostro intelletto, et conuenienza naturale, che senza temere di cascare infinito al basso ó montare ad alto (atteso che nell'immenso spacio non é differenza di alto, basso, destro, sinistro, auanti, et addietro) gl'uni circa et uerso gl'altri facciano gli lor circoli, per la raggio ne della lor uita et consistenza nel modo che udirete nel suo loco.

Vedrete come estra questa imaginata circonferenza di cielo possa esfere corpo sempli ce ó composto mobile di moto retto: perche come di moto retto si muoueno le parti di questo globo, cossi possono muouersi le parti de gl'altri, et niente meno . perche non é fatto et composto d'altro questo che gl'altri circa questo, et circa gl'altri; non appare meno questo aggiarsi circa gl' altri, che gl' altri circa questo: ALB. Hora piu che mai mi accorgo che picciolissimo errore nel prin cipio, causa massinia differenza et discrime de errore in fine; uno et semplice inconuenien te à poco a poco se moltiplica ramificandosi in infiniti altri ; come da picciola radice machine grandi, et rami innumerabili. Per mia uita Philotheo io son molto bramoso che questo che mi proponi, da te mi uegna prouato, et da quel che lo stimo degno et uerifimile, mi sia aperto come uero:

PHIL.

PHI. Farró quanto, mi permetterá l'oc cafion del tempo, rimettondo molte cose al nostro giudicio, le quali sin hora non per incapacita ma per inadvertenza ui sono state occolte.

ALBER. Dite pur per modo di articolo et di conclusione il tutto, perche só che prima che uoi entraste in questo parere, hauete possu to molto bene essaminare le forze del contra rio: estendo che son cetto che non meno à voi che à me sono aperti gli secreti della philoso fia commune, leguitate. PHI. Non bilog na dumque cercare le estra il cielo sia loco, vacuo, ó tempo:perche vno é il loco generale, vno il spacio in menso che chiamar possiamo liberamente uacuo : in cui lono innumerabili et infiniti globi, come ui é questo in cui uiuemo et negetamo noi. Cotal spacio lo dicia mo infinito:perche non é raggione,conuenienza, possibilità, senso, ò natura che debba fi nirlo: in esso sono infiniti mondi fimilià questo, et non differenti in geno da questo : perche non é raggione, ne difetto di faculta naturale, dico tanto potenza passina quanto at tiua : per la quale come in questo spacio circa noi ne sono; medesimamente non ne sieno in tutto l'altro spacio che di natura non é differente et altro da questo. ALB. Se quel ch' hauete prima detto é uero (come fin horá no é men uerisimile che l' suo contradittorio) questo é necessario.

PHILO. Estra dumque l' imaginata air

fe al

in-

OC-

colo

ima offu

Dira

VOI

lofo

ilog

oco.

ale,

amo

bili

iuc-

icia

eni-

ba fi

ili á

to:

ulta

o at

irca

o in

ffe-

l ch'

nő

rio)

ar

conferenza et conuesso del mondo, é tempo; per che ui é la misura et raggione di moto, per che ui sono de simili corpi mobili. Et questo sia parte supposto, parte proposto circa quello ch' hauete detto come per prima raggione dell' unità del mondo.

Quanto à quello che socondariamente dice gate. Vi dico che ueramente é un primo et pre cipe motore; ma non talmente primo et pren eipe, che per certa fcala per il fecondo, terzo et altri, da quello si possa discendere numerando al mezzano et ultimo, atteso che tali motori non fono, ne possono effere : perche doue é numero infinito, iui non é grado, ne ordine numerale, benche sia grado et ordine secondo la raggione et dignita ó de diuerse spacie et geni, o de diuerle gradi in medefimo geno et medesima specie. Sono dumque infiniti motori cossi come sono anime infinite di que ste infinite sphere, le quali perche sono forme et atti intrinseci, in tispetto de quali tutti é un prencipe da cui tutti dipendeno, é un primo il quale doua la uirtú della motiuità a gli spirti, anime, dei, numi, motori; et dona la mobilità, alla materia, al corpo, all'ani mato, alla natura inferiore, al mobile. Son dumque infiniti mobili et motori, li quali tutti se riducono à un principio passiuo et un principio attiuo come ogni numero se riduce all'vnita; et l'infinito numero et l'unità coin cideno, et

et il fummo agente, et potente fare il tutto, co il possibile esser fatto il tutto, coincideno in uno : come é mostrato nel fine del libro della causa principio et uno. In numero dumque et moltitudine é infinito mobile et infinito mouente : ma nell' unità et singularità é infi nito immobile motore, infinito immobile vniuerfo: et questo infinito numero et magni tudine: et quella infinita unità, et semplicità, coincideno in uno semplicissimo et indiuiduo principio, uero, ente. Cossi non é un primo mobile, al quale con certo ordine succeda il secondo in fino á l'ultimo, opur in infinito: ma tutti gli mobili sono equalmente prossimi et lontani al primo, et dal primo et universal motore: come (logicamente parlando) tutte le specie hanno equal raggione al medesimo geno: tutti gli indiuidui alla medelima specie: Coffi da un motore universale infinito, in un spacio infinito, é un moto universale infinito da cui dependeno infiniti mobili, et infiniti motori, de quali ciascuno é finito di mole et efficatia. Quanto al terzo argumento dico che nell' ethereo campo non é qualche determinato punto à cui come al mezzo si muoua no le cole graui, et da cui come uerlo la circonferenza se discostano le cose lieui; perche nell'universo non é mezzo ne circonferenza ma(le uuoi)intutto é mezzo, et in ogni punto fi pnò prendere parte di qualche circonferenza, á rispetto di qualche altro mezzo ó cetro. Hor quanto à noi respettiuauente si dice graue quello

ue quello che dalla circonferenza di questo globo fi muone uerfo il mezzo : lieue quello che secondo il contrario modo, uerso il con trario fitoset uedremo che niente é graue, che medefimo non fia lieue ; perche tutte le parti de la terra successivamente si cangiano di fito, luogo, et temperamento; mentre per longo corlo di secoli, non é parte centrale che no fi faccia circonferentiale; ne parte circonferen tiale che non si faccia del centro, o uerso quel lo. Vedremo che grauità et leuità non é al tro che appulso de le parti de corpi, al proprio continente et conseruante ouumque il sia, peró non sono differenze situali che tirano a se tali parti,ne che le mandano da se: ma é il defio di conservarsi, il quale spenge ogni cosa come principio intrinfeco, et (fe non gl'obsta impedimento alchuno) la perduce oue me glo fugga il contrario, et s'aggionga al conueniente. Cossi dumque non meno dalla cir conferenza della luna et altri mondi simili à questo in specie o in geno, uerso il mezzo del globo nanno ad vnirsi le parti come per for za di gravità ; et verso la circonferenza se diportano le parti assottiglate come per forza di leuità. Et non é perche fuggano la circon ferenza, ó fi appiglino alla circonferenza: per che se questo fusse, quanto piu à quella s'auicinano, piu uelocemente et rapidamente vi correrebono; et quanto piu da quella s' allontanano, piu fortemente si auentarebono al contrario fito : del che il contrario ueggiamo attelo

attefo che fe molle faranno oltre la region terreftres timarranno librate nel aria, et non montaranno in alto ne descenderanno al bas fo, fin tanto che ó acquistando per apposition di parti ó per inspessarione dal freddo, grauitá maggiore per cui diuidendo l' aria fottopo sto riuegano al suo continente, ouer dissolute dal caldo et attenuate si dispergano in atomi. ALB. O'quanto mi federa nell'animo que sto, quando piu pianamente m' barrete fattouedere la indifferenza de gl'aftri da questo globo terreftre. PHI. Questo facilmente ui potra teplicare Elpino, nel modo con cui l' ha possuto udite da me : et lui ui fara piu distintamente udire come grage et lieue non é corpo alchuno à rispetto della region dell'uniuerfo . ma delle parti à rispetto, del suo tutto, proprio continente, 6 conseruante. Perche quel per desiderio di conseruarsi nell' effer presente, si moueno ad ogni differenza locale, si astrengeno insieme come fanno i' mari, et goccie, et le disgregano, come fanno tutti liquori dalla faccia del fole ó altri fuo+ chi : Perche ogni moto naturale che é da principio intrinseco, non é senon per fuggir il disconueniente et contrario, et seguitare l'amico et conueniente. Peró niente fi mu oue dal suo loco, se non discacciato dal contra rio : niente nel suo loco é graue ne lieue, ma la terra sulleuata all' aria, mentre si forza al suo loco, é grave, et si sente grave: costi l'acqua suspesa à l'aria é graue; non é gra ue nel

ne nel proprio loco. Però a gli sommersi rutta l'acqua non é graue, et picciolo uase pieno d'acqua sopra l'aria fuor della super ficie dell' arida aggraua. il capo al proprio busto non é graue : ma il capo d' un altro fará graue se ne sará sopra posto : la raggion del che é il non effere nel suo loco natu rale. Se dumque grauita et leuita é appulso al loco conservante, et suga dal contrarios niente naturalmente confittuito, é graue ò li eue : et niente ha grauita o leuita molto discosto dal proprio conseruante, et molto rimosto dal contrario; fin che non senta l' utile dell'uno, et la noia dell'altro: ma fe senté do la noia dell' uno despera et é perplesto, et irrefoluto dell' contrario à quello uiene ad effer uinto. ALB. Promettete, et in gran par te ponete in effetto gran cole.

PHILO. Per non recitar due uolte il me desimo commetto ad Elpino che ui dica il restante. ALBE. Mi par intender tutto, per che un dubio eccità l'altro; vna uerità di mo
stra l'altra: et 10 comincio ad intendere piu che non posso esplicare, et sin hora molte cose
haueuo per certe, che comincio à tenerle per
dubie. Onde mi sento à poco à poco facile à

poterui consentire.

PHILOTH. Quanto m' harrete pienamente inteso, pienatamente mi consentirete: ma per hora retinete questo: ó al meno non siate risoluto come ui mostrauate nell contrario

contrario parere, come erauate prima che ui si ponesse in controuersia: petche à poco à poco, et per diuerse occasioni, uerremo ad esplicar pienamente tutto che può far al proposito: il qual depende da piu principii et cause: perche come uno errore s'aggionge all'altro cossi à una discoperta uerità succede l'altra.

Circa il quarto argumento, diceamo che quantumque sieno tanti mezzi quanti sono indiuidui, di globi, di sphere, di mondi; no per questo seguita che le parti di ciascuno si referiscano ad altro mezzo che al proprio, ne s'allontanino uerso altra circonferenza che della propria regione : cossi le parti di questa terra non remirano altro centro, ne uanno ad unir fi ad altro globo che questo : come li humori et parti de gl' animali hanno flusso et reflusso nel proprio supposito : et non hanno appartenenza ad altro distinto di pumero. Quanto á quello che apportate per inconueniéte cioé the il mezzo che conviene in specie con l'altro mezzo uerra ad effer piu distante da quel lo, che il mezzo et la circonferenza che sono contrarii naturalmente, et peró sono et denno esfere massime discosti. Vi rispondo. prima che li contrarii, non denno essere massime discofti: ma tanto che l'uno posta hauer attione nell'altro et possa esser patiente dall'altro:co me ueggiamo esfer disposto il sole à noi pros simo in rispetto de le sue terre che son circa quello : atteso che l'ordine della natura apporta questo che l'uno contrario sussista, viua, ct ff

et fi nutrifca per l' altro mentre l' uno uiene affetto, alterato, vinto, et fi converte nell'altro: Oltre poco fa habbiamo discorso con Elpino della dispositione di quattro elementi li quali tutti concorreno alla compositione di ciascun globo, come parti: de quali l' una é infita den tro l'altra, et l'una é mifta con l'altra : et non fono distinti et diversi come contenuto et continente: perche ouumque é l'arida,ui é l' acqua, l'aria, et il fuoco: ò aperto, ò latente: et che la distintione che facciamo di globi de quali altri sono fuochi come il sole, altri sono acqui come la luna et terra;procede non da questo che costano di semplice elemento : ma da quel che quello predomina in tale composi tione.

t

1

IT ri

0

-

0 é

el

0 10

ic

-

10 0

3 CE

)-

1,

Oltre é falfissimo che li contrarii massime sieno dicosti ; perche in tutte le cose questi uegnono naturalmente congionti et uniti : et l'uniuerso tanto secondo le parti principali, quanto secondo le altre conseguenti, non con fifte se non per tal congiontione et unione : atteso che non é parte di terra, che no habbia in se unitissima l'acqua:senza la quale non ha denfità, unione d'atomi, et solidità: Oltre qual corpo terrestre é tanto spesso, che non habbia gli suoi insensibili pori, li quali se non ui fussero: non sarrebono tai corpi diuisibili. et penetrabili dal foco, ó dal calor di quello, che pur é cosa sensibile, che si parte da tal sustanza. Oue dumque é parte di questo tuo sorpo freddo et fecco, che non habbia gionto M.1. di quest'

di quest' altro tuo corpo humido et caldo? No é dumque naturale, ma logica questa distinti one di elementi : et se il sole e nella sua regione lontano dalla regione della terra: non é peró da lui piu lontano l'aria l' arida et acqua, che da questo corpo: per che cossi quello é corpo composto come questo, benche di quattro detti elemeti altro predomine in quel lo, altro in questo. Olrre se noglamo che la natura fia conforme à questa logica che vuole la massima distanza deuerse à gli contrarii, bi sognarà che tra il tuo foco che é lieue, et la ter ra che é grave, sia interposto il tuo cielo il qua le non é grave ne lieue. ò se pur ti uvoi strengere con dir che intendi questo ordine nelli chiamati elementi: sarà de bisogno pure che altrimente le uenghi ad ordinare : uoglo di re che tocca à l'acqua di effere nel centro et luogo del gravillimo, le il foco è nella circon ferenza et luogo del leuissimo nella regione elementare : perche l'acqua che é fredda et hu mida contraria al foco secondo ambe due le qualitadi, deue effere massime lontana dal fred do et secco elemento : et l'aria che dite caldo et humido, deurebe effere loncanissimo dalla fredda et secca terra. Vedete dumque quanto é inconstante questa Peripateticica propositione 6 la essaminate secondo la ucrità della natura: 6 la misurate secondo gli proprii prin cipii et fondamenti?

ALB. Lo uedo, et molto apertamente. PHI. Vedete anchora che non è contra raggione la nostra lá

oti

e-

on

IC-

llo

di

uel

: la

ole

,bi

ter

US

-0:

elli

che

di

ct

con

one

hu

c le

red

do

alla

nto

iti-

ella

orin

HI.

one

la nostra philosofia che reduce ad un principio et reserisce ad un fine, et sa concidere insi eme gli contrarii, di sorte che é un soggetto primo dell' uno et l'altro: dalla qual coinci denza stimiamo ch' al fine é diuinamente detto et considerato che li contrarri son ne gli contrarii, onde non sia difficile di peruenire a tanto, che si sappia come ogni cosa é in ogni cosa: quel che non poté capire Aristotele et al tri Sophisti.

ALBERT. Volentieri ui ascolto, só che tante cose, et si diuerse conclusioni non si pos sono insieme et con una occasione prouare: ma da quel che mi scuoprite inconuenienti le eose che io stimana necessarie, in tutte l'altre, che con medesima et simil raggione stimo ne cessarie, douegno suspetto. Però con silentio et attention mi apparecchio ad ascoltar i sondamenti principii, et discorsi uostri. ELPL.

Vedrete che non é secol d'oro quello ch' há apportato Aristotele alla philosofia. Per hora espediscansi gli dubii da uoi proposti.

ALB. Io non son molto curioso circa quelli altri: perche bramo d' intendere quella dottrina di principii, da quali questi et altri dubii iuxta la philosofia uostra si risol, ueno .PHL. Di quelli ne raggionaremo poi. Quanto al quinto argomento douete auertire che se noi imaginiamo gli molti et insiniti mondi, secondo quella raggione di com positione che solete uoi imaginare, quasi che oltre vn coposto di quattro elementi seco M.a. do l'ordi-

l'ordine uolgarmente riferito : et otto, noue, 6 diece altri cieli fatti d'un' altra materia, et di diuerfa, natura che le contegnano, et con rapido moto circulare le gli raggireno intorno: et oltre cotal mondo cossi ordinato et spheri co ne intendiamo altri et altri similmente spherici et parimente mobili : all' hora noi de remo donar raggione, et sengere in qual mo do l'uno uerrebe continuato à contiguo all' altro: all' hora andremmo phantasticando in quanti punti circonferentiali possa esser tocco dalla circonferenza di circonstanti mondi: all' hora uedreste che quatumque fussero piu ori zonti circa un mondo non sarebono peró d' vn modo, ma harrebe quella relatione quest' vno a questo mezzo, ch' há ciascuno al suo; per che la hanno la influenza, doue et circa doue fi raggirano et uersano: come se piu animali fullero ristretti insieme et contigui l'uno à l' altro, non per questo seguitarebe che gli mem bri de l'uno potessero appartenere a gli mem bri dell'altro, di sorte che à uno et à ciascun d'essi potessero appartener piu capi, 6 busti. Ma noi per la gratia de dei fiamo liberi da quelto impaccio di medicare tale iscusatioe; perche in loco di tanti cicli, et di tanti mobili rapidi et renitenti, retti et obliqui, orieutali et occidentali, su d'asse del mondo et asse del zodiaco, in tanta et quanta, in molta et poca declinatione, habbiamo un sol cielo, un sol spacio, pil quale et questo astro in cui siamo, et tutti gl'altri fanno gli proprii giri et discor fi : questi

c,

ct

1-

0:

πì

te

de

00

II.

in

co

ıll.

ori

ď

·A'

per

e fi

ali

áľ

em

em

un

fti.

da

se;

bili

tali

del

oca

fol

mo,

Cor

esti

fi : questi sono gl' infiniti mondi cioé gl'astri innumerabili : quello é l' infinito spacio cioé il cielo continéte, et peruagato da quelli. Tolta é la fantafia della general conuertion di tutti circa questo mezzo:da quel che conoscemo aperto la conuerfion di questo, che uersandosi circa il proprio centro, s' espedisce al la uista de lumi circonstanti in hore uinti et quattro: onde uiene à fatto tolta quella continenza de gl'orbi deferenti gli lor aftri affis ficirca la nostra regione: ma rimane attribuito à ciascuno, sol quel proprio moto che chia mano epiciclico có le fue differenze da gl'altri mobili aftri, metre non da altro motore che dalla propria anima essagitati, cossi come que sto circa il proprio centro et circa l'elemento del fuoco à lunghi secoli (se no eternamente) discorreno.

Ecco dumque quali són gli mondi et quale é il cielo. Il cielo é quale lo ueggiamo circa questo globo il quale non meno che gl'altri é astro luminoso et eccellente. Gli mondi son quali con lucida et risplendente faccia ne si mostrano distinti, et à certi internalli seposti gl' uni da gl' altri;doue in nessuna parte l'uno é piu uicino à l'altro, che effer possa la luna à questa terra, queste terre à questo sole : à fin che l'un contrario non destrugga ma alimen te l'altro; et un simile non impedisca, ma doni spacio a l'altro. Cossi à raggione à raggione, a misura a misura, a tempi a tempi, questo freddissimo globo, hor da questo, hor M.3. da quel

da quel uerfo, hora con questa, hora có quella faccia si scalda al sole : et co certa uicissitudine hor cede, hor si fa cedere alla vicina terra, che chiamiamo luna, facedosi hor l'una, hor l'altra 6 piu lorana dal fole, 6 piu nicina á quello: p il che antichtona terra é chiamata dal Timeo et altri Pythagorici. Hor questi sono gli modi ha bitati et colti tutti da gl'animali fuoi, oltre che effi fon gli principaliffimi et piu divini anima li dell' uninerso : et ciaschun d'essi non é meno composto di quattro elementi che questo in cui ne ritrouiamo : benche in altri predomine una qualita atriua, in altri l'alrra, onde altri son sensibili per l'acqui, altri son sensibi li per il foco. Oltre gli quai quattro elementi che uegnono in copolition di questi é una etherea regione, come habbiam detto immela nella qual si muoue, uiue, et uegeta il tutto, questo é l'ethere che contiene et penetra ogni cosa, il quale in quanto che si troua dentro la compositione (in quanto dico si fa parte del composto) é comunmête nomato aria, quale é questo vaporoso circa l'acqui et entro il terre ftre continente, rinchiuse trá gl' altissimi mon ti, capace di spesse nubi et tempestosi Austri et Aquiloni: in quanto poi che é puro et no fi fa parte di composto, ma luogo et continente, per cui quello si muone et discorre; si noma propriamente ethere, che dal corso prende denominatione.

Questo benche in sustanza sia medesimo co quello che viene essagitato entro le uiscere de la ıc

ic

га

il

ct

ha

he

na e-

to

0-

de

bi

nti

C-

Ela

gni

la

del

cé

rre

On

i et

ifi

en-

re;

-10

có

cre

e la

de la terra: porta nulla di meno altra appellatione: come oltre fi chiama aria quello circo flate a noi, ma come in certo modo ha parte di noi, o pur concorrente nella uostra copositi one, ritrouato nel pulmoue, nelle arterie, et al tre cauitadi et pori, si chiama spirto: il medesi mo circa il freddo corpo fi fa concreto in uapore, et circa il caldiflimo aftro uiene attenu ato come in fiamma, la qual non é sensibile fe non gionta á corpo spesso, che vegna acceso dall' ardor intenso di quella : Di sorte che l' ethere quanto à se et propria natura non conos ce determinata qualita, ma tutte porgiute da uicini corpi riceue, et le medesime col suo mo to alla lunghezza dell'orizonte dell'efficacia di tai principii attiui transporta. Hor eccoui mostrato quali son gli mondi et quale é il cie lo, onde non folopotrai esfere risoluto quanto al presente dubio : ma et quanto ad altri in numerabili : et hauer puoi principio à molte uere physiche conclusioni : et se sin' hora parra qualche propositione supposta et non prouata: quella per il presente lascio alla uostra discrettione, la quale se é senza perturbatione; prima che uegua à discuoprirla uerissima, la stimará molto piu probabile, che la contraria ALB. Dimmi Theophilo ch'io tiascolto. PH. Coffi habbiamo risoluto anchora il sesto argumento il quale per il contatto di mondi in punto: di manda che cosa ritrouarsi possa in que spacii triangulari, che non sia di natura di cielo ne di elemeti: pehe noi habbiamo vn M.4.

cielo nel quale hanno gli lor spacii regioni, et distanze competenti gli mondi; et che si diffonde pertutto, penetra il tutto, et é continen te, contiguo, et continuo al tutto. et che non lascia naeno alcuno : eccetto se quello medefimo come infito, et luogo in cui tutto fi mu oue, et spacio in cui tutto discorre, ti piacesse chiamar uacuo, come molti chiamorno: 6 pur primo suggetto che s' intenda in esso uacuo per non gli far hauer in parte alchuna loen : se ti piacelle priuatiua et logicamente por lo come cola diffinta per raggione et non per natura et sufistenza, da lo ente et corpo : di sorte che niente se intende estere che no sia in loco ó finito ó finito, ó corporeá ó incorpore amente, 6 secondo tutto 6 secondo le parti: il qual loco infine non fia altro che spacio, il qual spacio non sia altro che uacuo, il quale se uoglamo intendere come cosa persistente, dici amo effere l' ethereo campo, che contiene gli mondi: se uoglamo concipere come cosa con fistente, diciamo esfere il spacio in cui é l' ethe reo campo, et mondi: et che non si può intendere esfere in altro. Ecco come non habbiamo necessità di fengere nuoui elementi et mondi al contrario di coloro che per leuissima occasione cominciorno á nominare orbi deferenti , materie diuine, parti piu rare et dense di natura celeste, quinte essenze, et altre phantafie, et nomi priui d' ogni suggetto et peritade.

All fettimo argomento diciamo uno essere l'unire l'universo infinito, come un continuo et composto di etheree regioni, et modi. Infiniti essere gli modi che in diverse regioni di quello per medesima raggione si denno intendere et essere che questo in cui habitiamo noi que sto spacio et regione s'intéde et écome ne gli prossimi giorni, hó raggionato con Elpino, approvando et confirmando quello che disse Democrito, Epicuro, et altri molti, che con gl'occhi più aperti han cotemplata la natura, et non si sono presentati sordi alle importune noci di quella.

Desine quapropter nouitate exterritus ipsa, Expuere ex animo rationem: sed magis acri Iudicio prepende, et si ribi vera videtur; Dede manus: aut si salsa est, accingere contra. Querit enim ratione animus: cu summa loci Infinita foris, hac extra mania mundi; (sit Quid sibi porró, quo prospicere usq; velit mes Atq; animi tractus liber quo peruolet ipse. Principiò nobis in cunctas vndiq; partes, Et latere ex vtroq;, infra supraque per omne, Nulla est sinis suti docui) res ipsaque per se Vociseratur, et elucet natura profundi.

Crida contra l' ottauo argumento che uuo le la natura fermarsi in un compendio: perche benche questo esperimentiamo in ciascuno ne mondi grandi et piccioli: pon si uede però in tutti: perche l' ochio del nostro senso senza veder fine, évinto dal spacio inmeso che si presenta, et uiene consuso et superato dal nu

mero

mero de le stelle che sempre oltre et oltre si ná moltiplicado: di sorte che lascia indetermi nato il senso: et costrenge la raggione di sem pre giongere spacio à spacio, regione à regio ne, mondo à mondo.

Nullo iam pacto verisimile esse putandu st, Vndiq; cum uorsum spacium uacet infinitum, Seminaq; innumero numero, summaq; prosu Multi modis volitent zterno percita motu (da Hunc vnu terrarum orbem, ez lumq; creatum. Quare etiam atq; etia tales sateare necesse est Esse alios alibi congressus materieis Qualis hicest auido complexu quem tenet ae (ther.

Mormora contra il nono argumento che suppone et non proua che alla potenza infinita attiua non risponda infinita potenza passiua, et no possa esser soggetto infinita materia, et farsi campo spacio infinito: et per consequenza non possa proportionarsi l'atto, et l'attione, à l'agente: et l'agente possa comunicar tutto l'atto, senza che esser possa tutto l'atto comunicato: (che non puo imaginarsi piu aperta contradittione di questa.) é dumque assai ben detto.

Præterra cum materies est multa parata, Cú locus est presto, nec res nec causa moratur Vlla: geni debent nimirum et consieri res. Nunc et seminibus si tantà est copia, quantam Enume Enumerare ætas animantú non queat omnis: Visq; eadé et natura manet, quæ semina rerú Coniicere in loca quæq; queat: fimili ratione Atq; huc sont coniecta: necesse'st consiteare Esse alios aliis terrarum in partibus orbes: Et uarias hominum genteis, et secla ferarum.

Diciamo al altro argumento che non bifogna questo buono ciusle, et tal commercio.
de diuersi mondi:piu che tutti gl' huomini sie
no un' huomo, tntti gl' animali sieno un' ani
male. Lascio che per esperienza ueggiamo
essere per il meglo de gl' animanti di questo
mondo, che la natura per mari et monti habbia distinte le generationi : a'le quali essendo
per humano artificio accaduto il commercio;
non gl'è per tato aggionta cosa di buono, piu
tosto che tosta; atteso che per la communica
tione piu tosto si radoppiano gli uitii:che pre
der possano aumento le uirtudi. Però ben si
lamenta il Tragico.

Bene dissepti fædera mundi Traxit in unum Thessala pinus, Iussitque pati uerbera pontum, Partemque metus sieri nostri Mare sepositum.

Al de cimo si risponde come al quinto perche cossi ciascuno de mondi nell'ethereo capo ot riene il suo spacio: che l'uno non si tocca ò vr ta con l'altro: ma discorreno, et son situati co distanza tale

tale, per cui l'un contrario non fi destrugga,

ma si fomente per l'altro.

All' undecimo che uuole la natura moltiplicata per decisione et diuision della materia
non ponersi in tale atto, se non per uia di generatione mentre l' uno indiuiduo come parente produce l'altro come figlo: diciamo che
questo non é uniuersalmente uero: perche da
una massa per opra del solo efficiente si producono molti et diuersi uasi di uarie forme, et
figure innumerabili. Lascio che se sia l' interito et rinouation di qualche mondo, la pre
duttione de gl' animali tanto persetti quanto
impersetti senza atto di generatione nel princi
pio uiene effettuata dalla forza et uirtu della
natura.

Al duodecimo et ultimo che da quel che questo, ó un altro mondo é perfetto, unol che non si richiedano altri mondi. dico che certo non si richiedeno per la perfettione et sussistenza di quel mondo: ma per la propria sussistenza, et perfettion dell' universo é neces sario che sieno infiniti. Dalla perfettion dum que di questo ó quelli, non seguita che quelli ó questo sieno mancho perfetti: perche costi questo, come quelli, et quelli come questo costano de le sue parti, et sono per gli suoi mem bri, intieri.

ALBE. Non sará (O' Philotheo) uoce di plebe, indignation di uolgari, murmuration di sciocchi, dispreggio di tai satrapi, stolti tia d'insensati, sciocchezza di scioli, informa-

tion di

tion di mentitori, querele di maligni, et detrattion d'individiofi, che mi defraudino la tua nobil uista, et mi ritardino dalla tua diuina conversatione. Perseuera mio Philotheo. perseuera; non dismetter l'animo, et non ti far addietro, per quel che con molte machine et artifici, il grande et graue senato della stolta ignoranza minaccia et tenta di struggere la tua diuina impresa, et alto lauoro. Et afficurati ch' al fine tutti uedranno quel ch'io ueggotet conosceranno, che cossi ad ogn' uno é facile di lodarti come à tutti é difficile d'insegnarti, Tutti (se non sono peruersi á fatto)cossi da bu ona conscienza riportaranno fauoreuole sentenza di te: come dal domestico magistero dell' animo ciascuno al fine uiene instrutto: perche gli beni de la mente non altronde che dall' istessa mente nostra riportiamo. Et per che ne gl'animi di tutti, è una certa natural santità che assisa nell' alto tribunal de l'intel letto esfercita il giudicio del bene et male, de la luce et tenebre : auuerra che da le proprie cogitationi di ciascuno sieno in tua causa suscitati fideliffimi et intieri testimoni, et defen fori. Talmente se non te si faranno amici, ma uorranno neghittosamente in defensione de la turbida ignoraza, et approuati sophisti, per seuerar ostinati aduersarii tuoi: sentiranno in le stessi il boia et manigoldo tuo uendicatore: che quanto piu l'occoltaranno entro il profondo pensiero: tanto piu le tormente. Cossi il uerme infernale tolto da la rigida chioma

chioma de le Eumenedi, veggédo casso il pro prio diffegno contra dite, sdegno fo fi conuerterá alla mano ó al petro del suo iniquo atrore, et gli dará tal morte qual puó chi sparge il Stygio ueleno, oue di tal' angue gl' aguzzati denti han morfo. Seguita á farne conoscere che cola sia ueramente il cielo, che sieno uera mente gli pianeti, et aftri tutti. Come sono di stinti gl' uni da gl' altri gl' infiniti mondi. Come non é impossibile ma necessario un in finito spacio. Come conuegna tal infinito ef. fetto all' infinita causa. Qual sia la uera sustan Za, materia, atto, et efficiente del tutto. Qual mente de medesimi principii et elementi ogni cosa sensibile et composta vien formata. Conuinci la cognition dell' universo infinito. Straccia le superficie concaue et conuesse che terminano entro et fuori tanti elementi et cie li. Fanne ridicoligl' orbi deferenti et stelle fisse. Rompi et gitta per terra col bombo et turbine de ujuaci raggioni queste stimate dal cieco volgo le adamantine muragla di primo mobile et vltimo conuello. Struggasi l'effer unico, et propriamente centro à questa terra. Togli uiz di quella quinta essenza l' ignobil fede. Donane la scienza di pare compositione di questo astro nostro et mondo, con quella di quati altri aftri et mondi, possiamo uedere. Palca et ripalca parimente con le sue successio ni et ordini ciascuno de gl' infinisi grandi et spaciosi mondi, altri infiniti minori. Cassa gl' estripseci motori, insieme con le margini di quelti

questi cieli. Aprine la porta per la qual neggi amo l'indifferenza di questo astro da gl'altri. Mostra la consistenza de gl'altri mondi nell' ethere tal quale é di questo. Fáchiaro il moto di tutti prouenir dall' anima interiore : a fine che con il lume di tal cotemplatione, con piu ficuri passi procediamo alla cognition della natura. PHI. Che uuol dire o Elpino che il dottor Burchio ne si tosto, ne mai há possuto consentime? ELP. E' proprio di non addor mentato ingegno da poco uedere et udire pos fer considerare et comprender molto. ALB. Benche fin'hora non mi sia dato di ueder tutto il corpo del lucido pianeta: posso pur scor gere pe raggi che diffonde per gli stretti fora mi de chiule feneftre dell' intelletto mio che questo non é splendor d'agrificiosa et sophiftica lucerna, no di luna, ò di altra ftella mino ze. Peró à maggior apprension per l'auenire m' apparecchio. PHI. Gratifirme farà la uofira familiarità. ELP. Hor andiamo à cena.

Fine de Cinque Dialogi dell'infinito uniuerso et mondi.